

يوحَنَّا قُمِير

أطْوَلُ الْفَلَكِ الْمُرْبَلِيِّ

كَارَالْمَشْرُقِ  
بَيْرُوت



اصول  
الفلسفة العربية

Printed with the assistance of the Adam Schall von Bell e.V., Germany

يوجنت قرئية

اصول

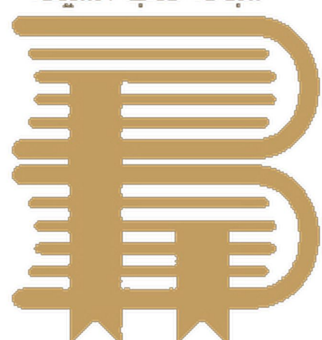
الفلسفة العربية

الطبعة السادسة

شبكة كتب الشيعة



دارالمشرق



shiabooks.net  
nktba.net رابط بديل

جميع الحقوق محفوظة، طبعة سادسة ١٩٩١  
دار المشرق ش.م.م - ص.ب. ٩٤٦، بيروت

ISBN 2-7214-8024-3

التوزيع: المكتبة الشرقية  
ص.ب. ١٩٨٦ - بيروت، لبنان

مغارٍ كثيرة تلاقت في ظل الامبراطورية العربية منها الاعجمي ، ومنها العربي ، منها الفلسفي ومنها الديني ، وكان لكلّها اثر في نشأة الفلسفة العربية ، وفي التكوين .

ونحاول ، في هذه الدراسة ، تعين اهم المناهل التي استقى منها الفيلسوف العربي ، والجذور التي عليها عاش ، وتتوغل في العرض حيث توغل هو في الاقتباس ، ونقتصر حيث اقتصر ، ونتوخي الإيجاز في الحالين .

ثم نحن نحاول تبيّن سبيل اللقاء بين هذه المناهل ، لقاء العربي بالاعجم ، ولقاء الاعجم بعضهم بعض .

وقد رأينا ، تحقيقاً لما تقدم ، أن نبحث ما نرى بمحضه وفقاً لهذا التصميم :

١ - الاصول العربية : فلتات الطبع وخطرات الفكر - الاسلام .

٢ - الاصول الاعجمية : الفارسية والهندية واليونانية .

٣ - الترجم الى العربية ، اداة اللقاء الفكري العام ، وسيط الاقتباس والابداع .



# ١ - الأصْوَلُ الْعَرَبِيَّةُ



عني بالأصول العربية ما كان شائعاً في الجزيرة ، عشية الفتح ،  
ويكمن ردّه إلى اثنين :

## ١ - فلتات الطبع وخطارات الفكر

كان العرب ، في جاهليتهم ، على تفاوتٍ في الحضارة والرقيّ تفاوتهم  
في موارد العيش واتصالهم بباقي الشعوب .

فإن ننظر إلى سكان الصحراء وموطن الجدب - وهم أكثر سكان  
الجزيرة - نجد them قبائل بدوية ترقب مواسم الغيث ومنابت الكلأ ،  
فتسعى بعاشتها إلى المراعي ، وتعيش من الألبان واللحوم ، لا تقرّ  
في مكان ، ولا ترتبط بأرض ، ولا تتفرّغ لتعلمٍ أو تأمل<sup>١</sup> .

---

١) قال توفيق الحكيم في هذا المعنى : العرب أمة نشأت في قفر لم تعرفه أمة أخرى . صحراء قفرا ، قليل من الماء يثير الحرب والدماء ، جهاد وكفاح لا ينقطعان في سبيل العيش والحياة ، أمة لاقت الحرمان وجهاً لوجه ، وما عرفت طيب التمار ، وجري الانهار ، ورغد العيش ، ومعنى اللذة ... ، كان حتماً عليها إلا تحس المثل الأعلى في غير الحياة المبنية ، والجنات الخضراء ، والماء الباري . والوان النعيم واللذائذ التي لا تنضب ولا تنتهي . أمة بأسرها حلمت بلذة الحياة ، ولذة الشبع ، فأعطها ربها اللذة ، ومنحها الشبع . كل تفكير العرب ، وكل فن العرب ، في لذة الحس والمادة ، لذة سريعة منهومة ، مختطفة اختلافاً . عند الإغريق الحركة ، اي الحياة ، وعند العرب السرعة ، اي اللذة . لم تفتح أمة العالم بأسرع مما فعلت

وان نظر الى سكان المدن — امثال مكة والمدينة والطائف في الحجاز ، وامثال صنعاء وبهران وعدن في اليمن — ، او نظر الى من عاشوا في امارات التخوم — في ظل مناذرة الحيرة وغساسنة الشام — ، نجد حضراً يتعاطون الزراعة فيستقرُون في ارض ، ويتعاطون التجارة فيتصلون بشعوب — يتصلون بالفرس والروم والاحباش — وقد استطاعوا لذاك ان يقتبسوا من عرفاً ، وان يتفرّعوا ويفكروا .

على ان عرب الجاهلية ، على تفاوت حظهم من الحضارة والرقي ، ما طرحا مشكلات اساسية — كمشكلة الصراع بين الخير والشر عند الفرس ، او مشكلة الخلاص من الألم عند المندو ، او مشكلة الحركة والمعرفة والحكم عند اليونان — ، ولا هم اعطوا للمشكلات حلولاً ، وعلى الحلول براهين ، ولا هم نظموا كلّ ذاك في بناء متسلك ، في مذاهب فلسفية .

ذاك ان نظراتهم ما اتسعت ، فقاتهم الشمول ، وعقلهم ما العَ في السؤال ، فقاتهم التعليل والتسلسل ، ولا فلسفة دون شمول ، وعمق ، واستنتاج .

وان نتبين مظاهر الفكر الجاهلي بجده خاصة في اثنين : في الامثال ، وفي الحكم .

---

العرب ، ومر العرب بحضارات مختلفة فاختطفوا من اطاليها اختطاً ، ركضاً على ظهور الجياد . كل شيء قد يحيطونه الا عاطفة الاستقرار . وكيف يعرفون الاستقرار ، وليس لهم ارض ، ولا ماضٍ ، ولا عمران ! دولة انشأتها الظروف ، ولم تنشئها الارض . وحيث لا ارض فلا استقرار ، وحيث لا استقرار فلا تأمل ، وحيث لا تأمل فلا ميثولوجيا ، ولا خيال واسع ، ولا تفكير عميق ، ولا احساس بالبناء . لهذا السبب لم تعرف العرب البناء ، سواء في العمارة او في الأدب ، او في النقد » .

المثل يعبر عن العقلية والخلق ، ويعبر عنها لدى كل طبقات المجتمع ، لأن قائله لا ينتمي إلى طبقة خاصة . على أن الأمثال الجاهلية اختلطت بالأمثال الإسلامية ، فما يمكننا التعرف إليه بالرجوع إلى قائله ، أو إلى الحادثة التاريخية التي اوحته ، نظر يسير لا يكفي مادة بحث .

والمثل بعد ، في كل العصور ، عبرة سريعة وكلمة سائرة ، فلا بحث ، ولا برهنة ، ولا استنتاج . ولذلك ، على سبيل المثال ، بعض أمثال جاهلية :

- انصر اخاك ظالماً او مظلوماً .
- يبنهم داء الضرائر .
- انَّ من الحُسْن شفوة !

اما الحِكَم فنجدتها في الشعر الجاهلي ، والعربى يجيد الحكم . على ان هذه الحكمة خطيرة فكر لا تتسع عادة الى اكثر من شطر او بيت ، ولا تقسم ابداً باسمة البحث الفلسفى المنظم . اي بطرح المشكلة ، واعطاء الحل ، وتقديم البرهان ، وتفنيد ما يخالف .

خذ مثلاً ، حكم طرفة — وقد تكون اصدق مثال على نظرة جاهلية خالصة — ، فـا تجده فيها ؟ انك تجد دون ريب نظرة الى الحياة والموت هذه خلاصتها :

الموت قريب يساوي بين الغنى والفقير ، بين الكريم والبخيل ، بين اللاهي والمحروم ، وبالموت ينتهي كل شيء . واذا كانت حياتنا الدنيا هي كل الحياة ، واذا كانت حياة قصيرة عابرة ، فلم يحرص عليها شجاع ، او يحرص على ماله ثري ؟ اللذة غاية الحياة ، فابذل

في سبيلها كل شيء ، واطلبها ما استطعت . ولذات الحياة ثلاثة  
 - الخمرة والنجدـة والمرأـة - لولاها ما حفل طرفة بمـوت او حـفل بـقاء .  
 واذاً اشرب الخمرة ولو انـقت كلـاـك ، واقـحـمـ المـخـاطـرـ ولوـ  
 هـلـكـتـ ، وـهـادـثـ منـ تـحـبـ منـ النـسـاءـ قـبـلـ انـ يـفـوتـكـ كلـ حـدـيثـ .  
 وـلـمـ تـخـشـيـ فـقـراـ ، اوـ تـشـفـقـ منـ قـتـلـ ، ماـ دـمـتـ مـائـةـ غـدـاـ ، لاـ يـدـفعـ  
 موتكـ مـالـ ، اوـ اـحـجـامـ فيـ سـاحـةـ القـتـالـ ؟

وانـ تـشـأـ فـاقـرـأـ طـرـفـةـ نـفـسـهـ ، اـقـرـأـ شـعـرـاـ يـنـمـ عنـ صـافـيـ السـرـيرـةـ :

أـلـاـ إـيـهـاـذـاـ الـلـائـمـ اـشـهـدـ الـوـغـىـ وـانـ اـحـضـرـ الـلـذـاتـ ، هـلـ أـنـتـ مـخـلـدـيـ  
 فـانـ كـنـتـ لـاـ تـسـطـعـ دـفـعـ مـنـيـتـيـ فـدـعـنـيـ اـبـادـرـهـاـ بـماـ مـلـكـتـ بـدـيـ  
 فـلـوـلاـ ثـلـاثـ هـنـ منـ لـذـةـ الـفـتـيـ وـبـدـكـ لـمـ اـحـفـلـ مـنـ قـامـ عـوـدـيـ

◦

ارـىـ قـبـرـ نـحـامـ بـخـيلـ بـالـهـ كـفـرـ غـوـيـ فـيـ الـبـطـالـةـ مـفـسـدـ<sup>١</sup>  
 تـرـىـ حـثـوـتـينـ مـنـ تـرـابـ عـلـيـهـاـ صـفـائـحـ صـمـ مـنـ صـفـيـحـ مـنـضـدـ<sup>٢</sup>  
 اـرـىـ الـمـوـتـ أـعـدـادـ الـنـفـوسـ زـلـاـ اـرـىـ بـعـدـاـ غـدـاـ ، مـاـ اـقـرـبـ الـبـوـمـ مـنـ غـدـ<sup>٣</sup>

فيـ نـظـرـةـ طـرـفـةـ هـذـهـ آـرـاءـ فـلـسـفـيـةـ ، فـهـيـ تـنـكـرـ الـحـيـاةـ الـأـخـرىـ ، وـتـجـعـلـ  
 مـنـ الـلـذـةـ - مـنـ لـذـاتـ ثـلـاثـ - غـايـةـ الـحـيـاةـ الـدـنـيـاـ ، وـتـسـتـهـيـنـ فـيـ سـبـيلـ  
 هـذـهـ الـلـذـةـ بـالـمـالـ وـالـحـيـاةـ نـفـسـهاـ ! عـلـىـ اـنـ هـذـهـ الـآـرـاءـ لـاـ تـعـدـوـ اـبـدـاءـ  
 الرـأـيـ : لـمـ يـثـبـتـ لـنـاـ طـرـفـةـ اـنـ لـاـ حـيـاةـ بـعـدـ هـذـهـ الـحـيـاةـ ، وـانـ الـلـذـةـ  
 غـايـةـ الـحـيـاةـ ، وـانـ لـذـاتـ الـثـلـاثـ خـيـرـ الـلـذـاتـ . هـيـ آـرـاءـ بـيـدـيـهاـ ، وـلـاـ

١) نـحـامـ : حـرـيـصـ عـلـىـ الـمـالـ .

٢) حـثـوـتـينـ : كـوـمـتـيـنـ . مـنـضـدـ : مـرـصـوـفـ بـعـضـهـ فـوقـ بـعـضـ .

٣) اـعـدـادـ : جـمـعـ عـدـ : مـوـرـدـ الـمـالـ الـمـطـرـوـقـ .

يحاول اقناعك ببرهان ، كما يدعوك الى شرب الخمرة معه ، ولا يهمه ان تلبي الدعوة ، او تكون عنها في غنى .

امثال الجاهلي وحكمه آراء عابرة ، فهو لا يدقق في عرض المشكلة ، ولا يتروى لايجاد الحل ، ولا يجهد النفس ليأتي بدليل ، ولا يجادل من يخالفه حلاً وبرهنة ، ولا ينظم كل ذاك في نظرة جامعة الى الكون والانسان .

انه يطلّ على زاوية من زوايا السلوك او المصير ، يطلّ ويمزّ ، لأن الوقوف امام حجب الغيب اعسر من الوقوف على اطلاق الحبيب . لا مذاهب فلسفية في الجاهلية ، بل ومضات نور يصحّ في اصحابها ما قال الجاحظ في العرب : «كل معنى للعجز فانما هو عن طول فكرة ، وعن اجتهاد وخلوة ، وكل شيء للعرب فانما هو بدبيهة وارتجال ، وكأنه إلهام ، وليس هناك معاناة او مكافحة ، ولا ابجالة فكر» ، او يصحّ فيهم ما قال الشهرياني في حكماء العرب : «هم شرذمة قليلة ، واكثر حكمتهم فلتات الطبع ، وخطرات الفكر .»

## ٢ - الاسلام

كان في الجزيرة العربية ، لدى ظهور الاسلام ، اديانٌ كثيرة من شركٍ وبهودية ونصرانية وصابئة وبجوس : «ان الذين آمنوا ، والذين هادوا ، والصابئين ، والنصارى ، والمجوس ، والذين اشركوا ، ان الله يفصل بينهم يوم القيمة» (قرآن ٢٢ : ١٧) .

وجود هذه الاديان اثار افكاراً تتعلق بالله والنفس والنبوة والاخلاق ، وتباين هذه الاديان ادى الى تباين في الآراء وجدلٍ في العقائد ، وشيء من الحياة الفكرية .

تأثير الفيلسوف العربي بهذه الاديان – باليهودية والنصرانية خاصة – ، عن قصد او عن غير قصد . اما هذا الفيلسوف كان مسلماً – او نشاً على الاسلام – ، فهو يرذل من هذه الاديان كلَّ ما يخالف اسلامه ، او فلسفته ، ولكن لا بدَّ له من التأثر بدينه ، تارةً يستقي منه ، واطواراً يتعثر في التوفيق بين عقائده وبين ما اعتنق من فلسفة .

لهذا لُن نتكلم على ما كان في الجزيرة من اديان ، بل نقتصر على الاسلام ، فترى اهمَّ ما علمنا من عقائد ، ودعا اليه من اعمال .

### اولاً – العقائد

اهمَّ عقائد القرآن تلخص في ما يلي :

١ - لا إله إلا الله :

علم القرآن وجود الله ، مستندًا الى مظاهر القدرة والنظام في الكون :  
رفع الله السماء ، ومدَّ الأرض ، اقام الرواسي واجرى الانهار ، اهطل المطر ، ونوع الشمر ، وسخر الشمس والقمر .

(قرآن : ١٣ : ٢٩ - ٣ : ٦٣)

والله واحد ، لا شريك له ، والأَّ لفسدت الأرض والسماء ، وفسد ما فيها من نظام .

(قرآن : ٢١ : ٢٢)

لهذا يشجب القرآن اعتقاد المشركين ، يشجب عبادتهم الملائكة والجن ، وعبادتهم الشمس والقمر ، واللات والعزى ، وسائر الاصنام : يحب الا يشركوا مع الله آخر .

ويشجب كذلك اعتقاد النصارى بالثالوث ، وકأنهم يجعلون من مريم زوجاً لله ، ومنها ومن يسوع المين ثالثهما الله .  
(قرآن : ٦ : ١٠١ ؛ ٥ : ١١٦)<sup>١</sup>

والله خالق ، خلق كلّ شيء ، السماوات والارض : « هو الذي خلق السموات والارض بالحق ، ويوم يقول : كن ، فيكون ... »  
(قرآن : ٦ : ٧٣)

والله عالم ، يعلم كلّ ما في الارض والسماء ، « يعلم خائنة الأعين ، وما تخفي الصدور ».  
(قرآن : ١٩ : ٤٠)

## ٢ - محمد رسول الله<sup>٢</sup> :

اول الانبياء آدم ، وآخرهم محمد ، وبين هذين انباء كثيرون ، منهم ابراهيم ، وموسى ، ولداؤد ، وعيسى .

لوسي اوحيت التوراة ، ولداؤد الزبور ، ولعيسى الانجيل ، ولا يذكر القرآن غير هذه من كتب الوحي لدى اليهود والنصارى<sup>٣</sup> .

---

١) وجد في الجزيرة مسيحيات (Les Gollydiennes) أقدمن ، تحت تأثير عادة وثنية ، على تقديم خبرات لمريم ، كما لو كانت إلهة . على ان الكنيسة حرمت هذه العادة ، لما فيها من شبهة وثنية ، وما نظر تلك المسيحيات اعتقدن ان مريم احد اقانيم الثالوث . ان القرآن يشجب ثالوثاً تشجبه المسيحية نفسها !

٢) الاعيان بوحدانية الله ورسالة محمد تتضمنه الشهادة .

٣) كانت هذه الكتب مكتوبة ، عصر محمد ، بالعبرية ، او اليونانية ، او السريانية . اما ما وضع انجيلاً في العربية – كانجيل الطفولة – فقسم اللغة . غير صحيح الوحي .

اما ابراهيم فا كان يهودياً ، ولا نصرانياً : انه جد العرب ، بنى وابنه اسماعيل الكعبة ، وآمن بالله الواحد . دين ابراهيم الحنيفية ، وما الاسلام الا دين ابراهيم ، دين الفطرة القويم ، دين التوحيد .

(قرآن : ٣ : ٦٧)

ويبدو ان الله علّم دينه الواحد على لسان انبائه ، ارسل لكل زمان نبياً يصلح ما أفسد الناس من وحيه ، وارسل لكل شعب رسولاً : «ان الذين ... يريدون ان يفرقوا بين الله ورسله ، ويقولون نؤمن ببعض ونکفر ببعض ... ، اولئك هم الکافرون حقاً ...» ويبدو ان محمدًا أرسل نبياً للعرب حتى يجدد دين جدهم ابراهيم ، ويسليح ما افسد الناس .

ويؤيد رسالة محمد اعجاز القرآن : «قل : لئن اجتمعت الانس والجن» على أن يأتوا بمثل هذا القرآن ، لا يأتون بمثله ، ولو كان بعضهم البعض ظهيراً» .

(قرآن : ١٧ : ٨٨)

واعجاز القرآن هو المعجزة الوحيدة ، التي تحدّي بها محمد في القرآن . أما ما نسب اليه بعد ذلك ، من خوارق – كإنشقاق القمر ، وتفجر الماء من بين اصابعه ، وتسبیح الحصى في كفته ، وتكثير الطعام القليل – فامر غير وارد في القرآن ، ورواية آحاد<sup>١</sup> .

---

١) قال محمد حسين هيكل : «أي داع دعا طائفة من المسلمين فيها مضى ، ويبدع طائفة منهم اليوم ، الى اثبات خوارق مادية للنبي العربي؟ إنما دعاهم الى ذلك انهم تلوا ما جاء في القرآن عن معجزات من سبق محمدًا من الرسل ، فاعتقدوا ان هذا النوع من الخوارق المادية لازم لكمال الرسالة ، فصدقوا ما روي منها ، وان لم يرد في القرآن ، وظنوا انها كلما ازداد عدددها ، كانت ادل على هذا الكمال ، وادعى الى ان يزداد الناس بالرسالة ايماناً» (حياة محمد : ص ٥٤-٥٥) .

### ٣ - اليوم الآخر :

ثبت القرآن خلود النفس ، إنما لم يحدد طبيعتها : « ويسألونك عن الروح ، قل الروح من امر ربّي ! » (قرآن : ١٥ : ٤٨)

وقال القرآن بالبعث ، وشدد على الإيمان به ، وبقدرة الله عليه : « ایحسب الانسان أللّن نجع عظامه ؟ بلی ! قادرین على ان نسوي بنائنه ». (قرآن : ٧٥ : ٤ - ٣)

وقال لذلك بالجزاء ، فجعل العقاب سخط الله ، وعذاب النار ، يجعل الثواب رضى الله ، ولذات الجسد .

(قرآن : ٤٧ : ٥٦ ، ١٥ : ٣٤ ، ١٥ : ٥٦ ، ٢٢ : ٥٦ ، ٢٤ - ٢٥)

وقد حدث خلاف في فهم ما جاء في القرآن وصفاً للذات الجسد وألامه ، البعض يقولون هذه الآيات تأويلاً رمزياً ، والآخرون يأخذونها على ظاهرها.

### ٤ - القضاء والقدر :

ما موقف القرآن من حرية الإنسان ؟ تعارضت هنا الآيات<sup>١</sup> واختلف في فهمها المسلمون .

#### ١) من الآيات التي تثبت الحرية :

- من شاء فليؤمن ، ومن شاء فليكفر (قرآن : ١٨ : ٢٩).
  - ان الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم (١٣ : ١١).
  - من عمل صالحاً فلنفسه ، ومن اساء فعلها ، وما ربك بظلم للعبيد (٤٦ : ٤١).
  - اما ثور فهديناهم ، فاستحبوا العمي على المدى (١٧ : ٤١).
- ومن الآيات التي تبدو مؤيدة للجبر :

- من يشاء الله يضلله ، ومن يشاء يجعله على صراط مستقيم (٦ : ٣٩).
- قل : لا املك لنفسي نفعاً او ضرّاً الا ما شاء الله (١٠ : ٤٩).
- قل : لن يصيبنا الا ما كتب الله لنا ... (٩ : ٥١).

ورأينا ان فهماً معقولاً للقرآن يتفق والحقيقة : ما كان محمد ليُسعى الى دعوة الناس ، لو ظنهم مجردين . وما كان القرآن ليأمر بخير او ينهى عن شر ، لو لم يكن للإنسان على الاختيار بينها قدرة . ان القول بالجبر من تعليم بعض المسلمين ، لا من تعليم الاسلام .

### ثانياً : الاعمال

لن نتوغل هنا في كل ما دعا اليه القرآن من عمل ، او كلّ ما حرم ، بل نكتفي بما يلي :

#### ١ - العبادات الأربع :

هي العبادات الكبرى : الصلاة ، والصوم ، والزكاة ، والحج . وهذه العبادات الأربع مع الشهادة هي اركان الاسلام الخمسة .

#### ٢ - الدعوة الى الاسلام :

تستطيع ، استناداً الى آيات قرآنية ، ان ترسم صورتين متقابلتين لوقف الاسلام من غير المسلمين .

في الصورة الاولى ترى في كل من ليس مسلماً هالكاً في الآخرة ، محارباً في الدنيا الى ان يُسلم ، او يدفع الجزية<sup>١</sup> .

---

١) ان الذين كفروا من اهل الكتاب ، والمرتکبين ، في نار جهنم خالدين فيها (٦:٩٨).  
- قاتلواهم (اي الكفار) حتى لا تكون فتنة ، ويكون الدين كله لله ... (٣٩:٨).  
- قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ، ولا باليوم الآخر ، ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ،  
ولا يديرون دين الحق من الذين اوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد ، وهم صاغرون  
. (٢٩:٩)

وفي الصورة الثانية ترى باب الخلاص مفتوحاً لغير المسلمين ، وترى  
نهياً عن العداون ، وعن الاكراه في الدين<sup>١</sup> .

اما كيف فُهم القرآن في الواقع ، كما يبدو عبر التاريخ ، فيلخص في ما يلي :

أ - دعوة النصارى ، واليهود ، والصابئة ، والمجوس :

هؤلاء هم أهل الكتاب ، او لهم شبه كتاب . وعليهم ان يختاروا واحداً من ثلاثة : الاسلام ، او الجزية ، او الحرب . فان اسلموا كان لهم ما لباق المسلمين ، وعليهم ما عليهم . وان رفضوا الاسلام ، تركوا على دينهم ، شرط أن يدفعوا الجزية . وهذه هم أهل الذمة ، يحميهم المسلمون ، ويدافعون عنهم . انما الواقع التاريخي هو ان هؤلاء الذميين حُرموا احياناً واحتقروا ، واخضعوهدا<sup>٢</sup>

- ١) ان الذين آمنوا ، والذين هادوا ، والصابئين ، والنصارى ، من آمن بالله واليوم الآخر ، وعمل صالحاً ، فلا خوف عليهم ، ولا هم يحزنون (٥: ٦٩).  
ـ قاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ، ولا تعتدوا: ان الله لا يحب المعتدين (٢: ١٩٠).  
ـ لا اكره في الدين (٢: ٢٥٦).  
ـ لو شاء ربك لآمن من في الارض كلهم جمِعاً ، أفأنت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين ؟ (١٠: ٩٩).  
٢) قال احد امين في من دخلوا الاسلام : « منهم من دخل فيه فراراً من الجزية ... ، ومنهم من كان يسلم فراراً مما يشعر من الاهانة ، فالاسلام هو دين الحكام والولاة ورجال الدولة ، وهو الدين الذي يعتز به من انتسب اليه ، وغيره من لا ديان كان مكره مقوتاً في الدولة ، وان ابشع لعنفيه ان يأتوا بشعائره . اضعف الى ذلك ان بعض الولاة لم يكن يرعى تعاليم الدين وتسامحه في الدينين ، فكان يسومهم سوء العذاب ، فاضطروا ان يفروا من دينهم الى الاسلام ». (فجر الاسلام : ج ١ ص ١١٤).

اما الذين كانوا يرفضون الاسلام والجزية ، فكان المسلمون يعلونهم الحرب ، حتى اذا انتصروا ، اسروا من ارادوا ، وخيّروا الباقيين بين الاسلام والجزية .

ومصير الاسرى – رجالاً ونساء – كان متعددًا : تارةً كان الامام يطلقهم دون بدل ، وطورًا كان يطلقهم لقاء مال ، او لقاء اطلاق اسير مسلم ، ومرةً كان يقتلهم<sup>١</sup> ، وآخرًا يسترقهم . ويبدو ان الإمام مخier بين هذه الامور الاربعة : المتن ، والفدية ، والقتل ، والاسترقاق ، واذا استرق الاسرى ، وزعوا على الفاتحين متعامًا يحقق هبته ، وبيعه ، والاستمتاع بالنساء منه . يروي المسعودي انه كان للزبير بن العوام الف عبد ، والف امة !

#### ب - دعوة المشركين :

لا تُقبل الجزية من هؤلاء ، وعليهم ان يختاروا بين الحرب واعتناق الاسلام ، او على الاقل اعتناق احد اديان الالذميين .

#### ج - دعوة المرتدين عن الاسلام :

المرتد يُقتل او يعود الى الاسلام .

#### ٥

هذا الواقع التاريخي يبدو قائمًا في نظر المعاصر . ولهذا يميل اكثر من مسلم مثقف ، من ابناء هذا الجيل ، الى الاخذ بآيات التسامح في القرآن ، وبالتالي الى القول بان لا اكراه في الدين ، وبأن ابناء

---

١) قتل عمر بن عبد العزيز اسيراً تركياً .

الأمة الواحدة سواء امام القانون ، منها كان دينهم ، وان الناس كلهم وحدة متساوية ، وبشر متساوون . قال محمد حسين هيكل : « يوم يرى الناس جميعاً ، في مختلف بقاع الارض ، ان واجبهم الاول ان يُعين قويتهم ضعيفهم ، وان يرحم كبارهم صغارهم ، وان يهدّب عالمهم جاهلهم ... ، يوم يؤمن العالم كله بهذا المبدأ ، ويوم يشعر الناس جميعاً بان العالم كله وطن لهم ، وبأنهم جميعاً اخوة يحب احدهم لاخيه ما يحب لنفسه ، يومئذ يسود بين الناس التسامح ، وتسود بينهم المودة ... ، ويتناولون الثقة فيما بينهم ... ، وتنتفي الخصومة والبغضاء وتعلو كلمة الحق ...

يقول تعالى : « ان الذين آمنوا ، والذين هادوا ، والصابرين ، والنصارى من آمن بالله واليوم الآخر ، وعمل صالحاً ، فلهم اجرهم عند ربهم ، ولا خوف عليهم ، ولا هم يحزنون ». أرأيت ، في باب التسامح ، افسح من هذا الأفق ؟ ا من آمن بالله ، واليوم الآخر ، وعمل صالحاً ، فلهم اجرهم عند ربهم ، ولا فرق بين المؤمنين ومن لم تبلغهم دعوة الاسلام على حقيقتها ، من غير تشويه ، من اليهود ، والنصارى ، والصابرين ». (حياة محمد : ص ٥٦٠ - ٥٦١) <sup>١</sup>.

١) قرأت هذا الفصل ، انماض بالاسلام ، على الشيخ عبد الله العلايلي . كما قرأته على الرئيس حسن قبلان ، وقد ابداها ملاحظات قيمة احب ان اجلب هنا شكري لها عليها . وفي ما خص آيات القرآن المتعلقة بموقف الاسلام من غير المسلمين ، املأ على الشيخ العلايلي ما نصه :

« يبدو للوهلة الاولى ان القرآن في آياته متعدد بين حالتي تشدد وتسامح ازاء الخالفين له في العقيدة .

« ولكن اذا عرفنا ان القرآن نزل منجماً - اي مفرقاً وموزعاً حسب الاحداث والمقتضيات - وان الاسلام دين ودولة ، يتضاع لانا ان القرآن ، في جوهر تعليمه ،

### ٣ - وضع المرأة :

حرّم القرآن وأدّ البنات ، فقضى على عادة جاهلية همجية . وقد سنَّ في المرأة شرائع كثيرة ، هذه أهمها :

أ) حظها في الارث نصف حظ الذكر : « ... للذكر مثل حظ الآثيين ... » (٤ : ١١) .

ب) شهادة امرأتين كشهادة رجل : (٢ : ٢٨٢) .

ج) حجاب المرأة : ليس حجاب الوجه فرضاً في الاسلام ، رغم العادة المنتشرة . وإنما الحجاب هو الحدّ من اختلاط النساء بالرجال ما امكن ، اي في كل ما لا تدعوه اليه حاجات العمل ، والعيش ، وما اشبه ذلك من حاجات .

د - تعدد الزوجات : جاء في القرآن : « ... انكحوا ما طاب لكم من النساء، مثنى، وثلاث، ورباع، فإن خفتم الا تعدلوا فواحدة... » (٤ : ٣) .

اباح الاسلام اربعاء من الزوجيات ، على ان هذه الإباحة تبدو حدّاً من عددهن بالنسبة الى ما كان شائعاً لدى كثيرين من سكان الجزيرة .

ه - الطلاق : الزوج في الاسلام عقد يحق نفسه حين يحصل شقاق بين الزوجين . الواقع المتبّع هو ان الزوج يطلق حين يشاء ،

---

يقر حرية المعتقد ، والتسامح الحضن ، قاعدة تعامل وتعايش ، ولكن ظروف تأسيس الدولة لم تخلي من دوافع آتية وفictive ، مقدرة بقدرها فقط ، اقتضت نوع تشدد في اخذ الخالفين ، وهذا ضرب من الاستثناء ، والاستثناء ليس قاعدة : ان سنة التاريخ ، حسب تعليم القرآن ، هي حرية المعتقد ، والتسامح الرحب » .

وللسبب الذي من اجله يشاء ، اما الزوجة فتطلق بمحكم من القاضي ،  
والأسباب معيّنة تختلف مع المذاهب .

و - خضوع المرأة لسلطان الزوج : الرجل رب الأسرة ، له حق  
الأمر على امرأته ، وله حق الضرب : « الرجال قوامون على النساء ،  
بما فضل الله بعضهم على بعض ... ، واللاتي تخافون نشوزهن ،  
فعظوهن ، واهجروهن في المضاجع ، واضربوهن ». فان اطعنكم  
فلا تبغوا عليهن سبيلاً » ... (٤ : ٣٤) .

وتفوق الزوج هذا هو السبب في السماح له - دون المرأة - بتعذيب  
الزوجات ، وبحرية التعطيل<sup>١</sup> .

ز - زواج المتعة : للرجل ان يتزوج بامرأة - من احدى النساء  
الاربع - لقاء اجر معين ، ولأجل معين ، تصبح بعده في حل  
من العقد . وهذا التشريع وقع عليه النسخ عند السنة ، وظل محكما  
عند الشيعة .

ح - الجواري : يحق للمسلم ان يقتني من الجواري ما شاء ، وان  
يتمتع بهن تمنع الزوج بالزوجات ، وان يكون له منها اولاد . على  
ان الرق شرعاً - والجواري رقيق - لا ينشأ الا عن حرب سببها الجهاد .

## ٦

### ٤ - الدين والدولة :

هل جمع الاسلام بينهما ام فصل ؟  
ان الجمع بين الدين والدولة يفترض في ما يفترض :

---

(١) وحرمت النساء عملياً من مبايعة الخلفاء ، ومن تولي الخلافة .

## أ – ان تشريع الدين والدولة واحد :

وتشريع القرآن في الواقع ديني مدنيّ ، لا جدال في ذلك . وقد أثار هذا الوضع مشكلتين :

الاولى ما يفعل رئيس الدولة ، حين يكون بين رعاياه من لا يدين بالاسلام ؟ وقد حلّت هذه المشكلة ، عادة ، باستثناء هؤلاء الرعايا من احكام القرآن ، حين تعارض وعقاداتهم .

والثانية هل تشريع القرآن ثابت ، صالح لكل زمان ومكان ، ام هو قابل للتتطور والتبدل ؟ ان هذه المسألة تثار بشيء من الخشية والتحفظ ، ولكنه سلم عملياً بتبدل الاحكام مع تبدل الايام<sup>١</sup> .

## ب – ان رئيس الدين والدولة واحد :

ان رئيس الدين يعني بآخرة الانسان خاصة ، بينما يعني رئيس الدولة بدنياه . وتختلف وسائل الاثنين : رئيس الدين يُقنع بالحججة ، ويزجر بالكلمة ، ويعجز امام تصلب الكافر والخاطئ<sup>\*</sup> ، أما رئيس الدولة فيسلّح بالقانون – حين لا تكون مشيّته قانوناً – وينفذ بالقوة ، ويعاقب بالغرامة ، والسجن ، والاعدام ... ومن هنا نشا خطر الجمع بين الرئاستين في يد واحد ، خطر استعمال وسائل الدولة في امور الدين ، او وسائل الدين في امور الدولة .

اما موقف الاسلام من هذه المسألة فيمكن تلخيصه بما يلي :

اولاً : ان القرآن اباح استعمال وسائل الدولة – اي استعمال القوة –

١) المادة ٣٩ من المجلة تنص هكذا : « لا ينكر تغيير الاحكام بتغيير الازمان » .  
واي آفاق من التطور والتقدم يفتح تطبيق هذا المبدأ !

في مواضع اهمها : اعادة المرتد<sup>١</sup> عن الاسلام الى اسلامه ، واكراره المشرك على اعتناق الاسلام - او اعتناق دين يعتبره الاسلام متلاً - ، وفرض الجزية على اهل الكتاب .

ثانياً : ان محمدًا كان رئيس دين ودولة ، خصته القرآن بالعصمة اذ يطبق احكام الشريعة : « فلا ، وربك ، لا يؤمنون حتى يحكموك في ما شجرَ بينهم ، ثم لا يجدوا في انفسهم حرجاً مما قضيت ، ويسلموا تسليماً ». (٤ : ٦٥) .

ثالثاً : وان الخلفاء كذلك مارسوا - ازاء سلطتهم الزمنية - سلطات دينية : الامام في الشيعة يحكم ويعلم ، وهو معلم معصوم<sup>٢</sup> . والخلفية السنّي ، الـ عـ مـ اـ رـ سـ حـ تـ لـ عـ لـ يـ مـ الدـ يـ نـ ، فقد مارس حق الدفاع عن عقائده ، وحق عقاب المرتد ، والمشرك ، والزنديق ، واتخذ لنفسه لقب خليفة الله ، وامير المؤمنين .

ينتج من كل ذلك ان القرآن وضع تشريعًا مدنياً ، واباح استعمال القوة للحد<sup>٣</sup> من حرية المعتقد ، كما ان الواقع التاريخي كان جمعاً بين الدين والدولة الى حد بعيد ، في التشريع ، والرئاسة ، ووسائل التنفيذ .

## ٥

### ٥ - ما الجديد في الاسلام؟

بعد هذا العرض الوجيز لأهم<sup>٤</sup> تعاليم الاسلام ، يعرض لنا هذا السؤال : ما الجديد في الاسلام؟ ما طابعه الخاص<sup>٥</sup> المميز؟ ويدو لنا هذا الجديد في الامور التالية :

- 
- ١) انه معصوم من الخطأ ومحروم من الخطيئة .
  - ٢) عصمة التعليم ، في رأي السنة ، تعود الى اجماع المسلمين ، وعليه لا يتحقق خليفة ان يفرض عقيدة : ان المؤمن ، مثلًا ، ما استطاع فرض القول بخلق القرآن .

أ - شبهه بما جاور من اديان :

جلّ ما علّم الاسلام - مما ذكرنا وما لم نذكر - من عقائد ومن فروض ، قد تجده دون عناء في ما جاوره من اديان . ان شبه الاسلام باليهودية - عقائد وشرائع - كبير جداً ، وان شبه حجّه بحجّ المشركين كبير . ولعلَّ ذلك الشبه كان مقياساً للعداء<sup>١</sup> . وليس هنا مجال التطرق إلى تفاصيل هذا الشبه ، ولا إلى ذكر ما بين الاسلام وباقى اديان الجزيرة من مواطن وفاق .

انما امتاز الاسلام بأنه جمع في دين بعض ما حوت اديان ، وراح يحارب ما لم يجمع : يحارب في المشركين شركهم ، وفي اليهود انكارهم لرسالة المسيح ، ورسالة محمد ، وفي المسيحية تثليثها ، وتآلتها للمسيح ، ويحدّها النبي العربي .

ب - ايمان محمد به :

آمن محمد بما علم ، واقدم على اقناع الجماعة بتعليمه ، وأصرَّ على الدعوة رغم كل مقاومة وعداء . ولستنا نعلم فكرة انتشرت ولم يكن وراءها مؤمن لا يلين .

ج - انتشاره عن طريق الفتح :

في مكة يدعو محمد الناس باللين ، يدعوهم الى الرهد في العالم ، والتفكير في الموت ، ورعبه يوم الدين . اما في المدينة فيظهر المجاهد

١) «لتجلدن اشد الناس عداوة للذين آمنوا اليهود ، والذين اشروا . ولتجدرن اقربهم مودة للذين آمنوا الذين قالوا : انا نصارى . ذلك بأن منهم قسيسين ورهبانا ، وانهم لا يستكرون » (٥ : ٨٢) .

يقارع الخصوم بالسيف ، ويقاتل الكفار ، وينظم ملكاً في هذا العالم ، هو ملك الله في خلقه .

وقد كان لحمد ما اراد ، فقضى على كل مقاومة في الجزيرة ، ودفع اتباعه الى الفتح البعيد ، فتابعوا ، بعد موته ، حروب الفتح ، حتى دانت لهم الممالك ، ودان بالاسلام من دان . ولا ريب في ان ما قدر للعرب من فتح كان اكبر عامل على نشر الاسلام .

#### د - توحيد امم في امة :

كان الاسلام دين توحيد ، دعا الى الاعيان بالله واحد . وكان الاسلام عامل توحيد ، عمل على صهر القبائل العربية المتفككة في شعب واحد ، وعلى صهر ما فتح من دول في دولة واحدة .

وقد كان لذلك التوحيد اثر عظيم : تلاقت شعوب تختلف بأعراقها ، ولغاتها ، واديانها ، وافكارها ، وحضاراتها ، واصقاعها ، تلاقت في ظل حكم واحد قارب بين الناس ، وعلى لسان عربي مكتن من تبادل الافكار . وقد نتج عن ذلك عملية صراع ، وتنافس بقاء ، كما نتج تفاعل خصب عميق ، فامرتزجت في كلّ الوان من البشر ، والوان من الفكر والشعور والخيال ، امرتزجت ثقافات هذا الشرق ، ام كل ما نعرف اليوم من ثقافة ، ونمث غرساً شهيّ الجنى .



٢ - الأصول العجمية

الاصول الاعجمية اديان ، وفلسفات ، ومزيج منها .  
ونقتصر في بحثنا على ثقافات ثلاث ، ثقافات الفرس  
والهند واليونان ، نلمّ الماماً خاطفاً بالأولى ، ونتوقف  
اكثر على الثقافتين الهندية واليونانية .

## الثقافة الفارسية

منذ الجاهلية حدث اتصال بين العرب والفرس ، فحوالي سنة ٢٤٠ م . اسس الفرس امارة الحيرة على نهر الفرات ، وملكوا عليها امراء عرباً ، فتأثر عرب الحيرة بمدينة الفرس ، ومنهم من اجاد الفارسية ، كالشاعر عدي بن زيد (+٥٨٧) ، وقد ظلت الحيرة خاضعة لنفوذ الفرس حتى فتحها خالد بن الوليد سنة ٦٣٣ م .

ثم امتد الفتح الى كل فارس (٦٣٨ - ٦٥٢) ، وحدث بين العرب والفرس ما حدث في اكثر البلدان المفتوحة : السبابيا الفارسيات ملأن البيوت العربية ، واكثر الفرس اسلموا وتعلّموا العربية ، فكان امتزاج في الدم ، وكان تفاعل في العقائد ، وكان نتاج عربي يحمل الواناً من حضارة الفرس ، ومن روحانيتهم ، وخيالهم ، وحكمتهم .

وقد قوي الاثر الفارسي ، حين انتقلت الخلافة الى بغداد ، وكاد يستأثر الفرس بالوزارة وشؤون الدولة ، ونشأت الحركة الشعوبية ، فاذا الفرس يحسون ماضيهم ، واذا الاقبال كبير على معرفة تاريخهم السياسي ، ونقل حكمهم وقصصهم ، واذا من الفرس المسلمين من يحنون الى دينهم ايضاً .

ونبغ من الفرس اشخاص كثيرون ، ان تهملهم تفتر التراث

العربي ، ويكتفي ان نذكر لك ابن المقفع وبشاراً وابا نواس في الادب ،  
والفارابي وابن سينا والغزالى في الفلسفة والتصوف .

أما اذا شئنا ان نتبين ما كان للفرس المحبوس من فكر ، وما كان  
لهذا الفكر من أثر في العرب ، فترانا مضطرين الى حصر ذلك في  
حكمهم ، في ما هو اصيل منها ، وفي ما هو دخيل منقول عن  
الهند ، ككتاب كليلة ودمنة .

أما المحبوسية نفسها ، وما تفرّع عنها من مذاهب دينية ، كالزرادشتية<sup>١</sup>  
والمانوية<sup>٢</sup> وسوهاها ، فقد كان أثراها الفكرى ضئيلاً جداً .

مشكلة الفرس الكبرى مشكلة الخير والشر ، مشكلة اصلهاها ، وصراعها ،  
والخلاص من هذا الصراع . قال الشهريستاني في المحبوس : « أثبتوا  
أصلين اثنين مدبرين قد يمكّن يقتسمان الخير والشر ، والنفع والضر ،  
والصلاح والفساد ، يسمّون أحدهما النور والثاني الظلمة ، وبالفارسية  
يزدان واهمن ، وطم في ذلك تفصيل مذهب . وسائل المحبوس

---

١) زرادشت ، في اعتقاد المسلمين ، شبهنبي ، وكتابه الابستاق (Avesta) شبه  
كتاب . ولد حوالي ٦٦٠ قبل المسيح ، وادعى الرسالة وأمن به ملك ایران ورعيته .  
من تعاليمه ، على ما يرى الشهريستاني ، ان الله خلق النور والظلمة ، ومن امتزاجها  
كان الخير والشر ، وكان الصراع بين الخير والشر . والنصر في النهاية للخير ، فعلى  
الانسان ان يناضل معه .

٢) ولد ماني سنة ٢١٦ ، وادعى الرسالة ، بل ادعى انه الروح القدس .  
وقد قال بأصلين للعالم ، اذلين ابدين غير مخلوقين ، هما النور والظلمة . كل ما  
هو خير صادر عن النور ، وكل ما هو شر صادر عن الظلمة ، والصراع بين  
الخير والشر شر يجب الخلاص منه بالامتناع عن الزواج وقطع النسل .

كلّها تدور على قاعدتين : احداهما بيان سبب امتزاج النور بالظلمة ، والثانية سبب خلاص النور من الظلمة . وجعلوا الامتزاج مبدأ ، وخلالص معاداً . المحوس اثبتوا أصلين ، كما ذكرنا ، الأ ان المحوس الاصلية زعموا ان الاصلين لا يجوز ان يكونا قد يمين ازلين ، بل النور ازلي والظلمة محدثة . ثم هم اختلف في سبب حدوثهما : أمن النور حديث ... أم شيء آخر ؟ وبهذا يظهر خبط المحوس . » ( الملل والنحل : الجزء الثاني ) .

كان اثر المحسوسية في المفكّر العربي ضئيلاً جداً ، كما قلنا ، لأن الاسلام دين توحيد عنيف يتنافى وما في مذاهب المحوس من ثنوية أو شبه ثنوية .

وعليه لا تتبسط في عرض مذاهب الفرس ، فهولاء قد أثروا بعد ان أسلموا اكثر مما اثروا بما كان لهم من دين .



## الثقافة الهندية

اتصل العرب ، في جاهليتهم ، بالهند ، و تاجروا معها ، وأولعوا بسيوفها .

في أيام الوليد تم فتح السند ، وفي عهد أبي جعفر المنصور امتد الفتح إلى كابل ، وكشمير .  
تتجزأ عن هذا الفتح أمور :

أولاً : توزيع السبايا على الفاتحين ، ونشأة جيل من العرب يحمل دماً هندياً .

ثانياً : توزيع الرقيق على الفاتحين ، ونشأة جيل من المولى الهنود ، يتعلمون العربية ، وينبغون منهم لغويون ، ومحدثون ، وشعراء . من هؤلاء أبو عطاء السندي ، وأبو الصبل السندي . قال أبو الصبل مفاخرًا بالهند :

فنهـ المسـك ، والـكافـور ، والـعنـبر ، والـعنـدل .  
وـانـوـاعـ الـافـاويـهـ ، وجـوزـ الطـيـبـ ، والـسـنـبـلـ .  
وـمـنـهـ العـاجـ ، والـسـاجـ ، وـمـنـهـ العـودـ والـصـنـدـلـ ...  
سيـوـفـ ماـ لـهـ مـثـلـ قدـ استـغـنـتـ عـنـ الصـيـقـلـ .  
وارـمـاحـ اذاـ مـاـ هـرـزـتـ ، اـهـرـزـ بـهـ الجـحـفلـ !

**ثالثاً** : اعتناق جماعات من الهند الدين الإسلامي ، وبالتالي امتزاج روحانية الهند بروحانية الإسلام .

**رابعاً** : احتكاك العرب بالهند يحكمونهم ، ويعتمنونهم إسلامهم ، ويتعلّمون على اديانهم ، ويتأذلونهم الآراء . وقد عُني العرب بالهند بعمرافيتها وتاريخها وعلومها ، ولكنهم ما تعمقوا ولا استقصوا<sup>١</sup> . قال القسطي : « ولبعد الهند عن بلادنا ، قلت تأليفهم عندنا ، فلم يصل اليانا إلا طرف من علومهم ، ولا سمعنا إلا بالقليل من علمائهم ». وقد اهتم العرب بحساب الهند ، ونجومهم ، وطفهم ، أكثر مما اهتموا بحكمتهم .

على أن العرب ما اهملوا هذه الحكمة كل الاهتمام ، ولا هم جهلوها كل الجهل .

عني البرامكة بطبع الهند وحكمتها منذ القرن الثاني للهجرة . قال ابن النديم : « قرأت في جزء ترجمته ما هذه حكاياته : كتاب فيه ملل الهند واديانها ، نسخت هذا الكتاب من كتاب كتب ... سنة تسع واربعين ومائتين . لا ادري هذه الحكاية التي في هذا الكتاب لمن هي ، إلا أني رأيته بخط يعقوب بن اسحاق الكندي حرفاً حرفاً . وكان تحت هذه الترجمة ما هذه حكاياته بلفظ كاتبه : حكى بعض المتكلمين بان يحيى بن خالد البرمكي بعث برجل الى الهند ليأتيه بعقاقير موجودة في بلادهم ، وان يكتب له اديانهم ، فكتب له هذا

---

١) راجع المسعودي في كتاب « مروج الذهب » ، والبغدادي في كتاب « المسالك والممالك » ، وابا القداء في كتاب « نقويم البلدان » ، والقزويني في كتاب « آثار البلاد وأخبار العباد » ...

الكتاب . قال محمد بن اسحاق : « الذي عني بأمر الهند ، في دولة العرب ، يحيى بن خالد وجماعة البرامكة <sup>١</sup> ».

اما ابن التديم نفسه فقد تعرض لمذاهب الهند في فصل من كتاب الفهرست – وقد بدأ بتأليف هذا الكتاب سنة ٩٨٧ – ، ولكنه توقف على وصف بعض بيوت العبادات ، وبعض الاصنام ، اكثر ما تعرض للاعتقادات . واهم ما له في هذا الباب شيء عن البد (بودا) . وللشهرستاني (المتوفى سنة ١١٥٣ = ٥٤٨ هـ) ايضاً فصل في آراء الهند يتحدث عن فرقهم وعقائدهم . انما يشوب هذا الفصل كثير من الاخطاء ، وينقصه الاطلاع الصحيح الدقيق . الا انه يعرض هنا وهناك بعض آراء هامة ، سبباً في ما يتصل بالبوذية ، او اصحاب البددة حسب تسميته .

على ان هنالك عالماً اطلع على الفكر الهندي اطلاعاً وافياً صحيحاً – اطلاعاً ما اتيح لغيره من مؤلفي العرب – هو ابو الريحان البيروني (٩٧٣؟ - ١٠٤٨). تعلم البيروني السنسكريتية ، وسافر الى بلاد الهند ، فطالع الكتب ، وتحدث الى الناس . نقل البيروني كتابين الى العربية يمثلان مذهبين فلسفيين هامين ، والتف حولى سنة ١٠٣٠ كتاباً بعنوان : « في تحقيق ما للهند من مقوله ، مقبولة في العقل او مرذولة ». وهذا الكتاب ثمانون باباً ، هذه اهم موضوعاتها : الله – النفس – التناصح – الرسل – البراهمة – القرابين والاعياد والصيام والحج والصدقة – الزواج والمواريث – كتب الهند الدينية والعلمية – الفصول والشهور والايام – الحساب والنجوم ...

---

(١) يحيى بن خالد (٧٣٨-٨٠٥).

والبيروني مقابلات بين الفكر الهندي وبين ما يماثله لدى فلاسفة اليونان ، ولدى النصارى وال المسلمين . قال في مقدمة كتابه : « اورد كلام الهند على وجهه ، واضيف اليه ما لل يونانيين من مثله ... ، ولا اذكر مع كلامهم كلام غيرهم الا ان يكون للصوفية ، او لاحد اصناف النصارى لتقريب الامر بين جميعهم في الحلول والاتحاد ». وانتا تستند الى من ذكرنا - وخاصة البيروني - لقطعك على ما عرف العرب من حكمة الهند ، وهذا اهمه :

## ١ - كتب هندية

يورد البيروني الكتب المقدسة التالية :

١ - بيد (Véda) :

يقول البيروني في هذا الكتاب : « تفسيره : العلم لما ليس بمعلوم . وهو كلام نسيوه الى الله تعالى من فم بraham<sup>١</sup> . ويتلوه البراهة ... ، ومعظمها على التسابيح ، وقربابين النار بانواعها » .

ويذكر اقسام الكتاب الاربعة . وهي : ركب بيد (Rig-Véda) ، وجزر بيد Atharvan- (Yajur-Véda) . وسام بيد (Sama-Véda) ، واثربن بيد (Atharvan-Véda<sup>٢</sup>) .

١) بraham هو اول نجلى للالوهة - لبرهنن - . وقد جاء في احد كتب الاولين شاد : « في البدء خلق الله بraham ، وأوحى بيد الى قلبه » .

٢) كتاب بيد اقدم كتب الهند المقدسة ، يعود تأليفه الى ما بين ١٥٠٠ و ١٢٠٠ ق. م. وأهم اقسامه الاربعة هو الاول ، ركب بيد . والكتاب في اکثره ترانيم وصلوات تتلى اثناء تقدمة الضحايا ، وهو اجل الكتب المقدسة في عين الهند .

## ب - البرانات (Puranas)

يقول البيروني فيها ما معناه : تفسير بран : الاول القديم . وهي من تأليف الحكماء ؛ وعددتها : ١٨<sup>١</sup>.

## ج - بهارث (Bharata)

قال البيروني : « لم كتاب يبلغ من تفخيمهم شأنه انه ييتون الحكم بان ما يوجد في غيره فهو لا محالة موجود فيه ، وليس كل ما فيه موجود في غيره ، واسمه بهارث ، عمله بیاس (Vyasa) بن براشر (Parasara) في ایام الحرب الكبير بين اولاد بندو (Pandu) وبين اولاد كورو (Kuru) ... ، والكتاب مئة الف شلوك »<sup>٢</sup>.

## د - كيتا (Gita)

هو كتاب باغافاد - جيتا (Bhāgavad-gita) يذكره البيروني ، في اكثر من موضع ، على انه جزء من كتاب بهارث ، وقصة حوار جرى بين باسديو (Vasudeva) وبين ارجن (Arjuna)<sup>٣</sup>.

١) البرانات اشبه بدائرة معارف سجلت فيها الهند علومها وميثولوجيتها .

٢) هذا الكتاب هو المها بهارث (او بهارث الكبير) ، وهو ملحمة في مئة الف بيت ، وضعت حوالي سنة ٥٠٠ ق. م. مؤلف الملحمة مجهول ، وقد تناولتها ايد كثيرة بالتنقیح والزيادة ، ولم تتحذ شكلها الحالي الا نحو سنة ٤٠٠ م ، على رأي بعض الباحثين . ما نقله وديع البستاني الى العربية ، باسم المها بهارث ، هو جزء من هذه الملحمة يحوي ٣٤٧٢ بيتاً . الشلوك احد اوزان الشعر الهندية ، واكثر استعماله في الملائم .

٣) يعد هذا الكتاب بحق اجمل كتاب هندي ، ومن اجمل الكتب العالمية . انه

هـ - سانكھ (Sankhya) :

كتاب نقله البيروني الى العربية ، ويصفه على انه بحث في المبادئ وصفة الموجودات . هذا الكتاب لم يصل في ترجمته العربية ، وهو للمؤلف كبل (Kapila) .

و - باتنجال (Patanjali) :

كتاب آخر نقله البيروني الى العربية ، وضاعت ترجمته . يصفه البيروني على انه تأليف « في تخليص النفس من رباط البدن » ، وهو يهدف ، في الواقع ، الى مثل هذا الخلاص ، فالى الاتحاد بالله . هذه اهم كتب الهند الحكمية ، التي اوردها البيروني ، ونعرف ما عدتها :

ز - كتاب كلبلة ودمنة :

اصول هذا الكتاب هندية ، وقد نُقل الى الفارسية ، وعنها نقله ابن المفعع الى العربية .

## ٢ - آراء هندية

لا يهمنا هنا ان نعرض بالتفصيل كل ما عرف العرب من حكمة الهند ، ولا ان نقابل بالتفصيل ما عرفوا بما نعرف . اثما نكتفي بمعالم تطلعنا على اهم ما عرف العرب من آراء الهند ، واهم ما تلاقى وآراء مؤلفيهم .

---

ملحمة حشرت في ملحمة بهارت ، على يد كاتب مجهول ، وهي تؤلف الآن جزءاً من النشيد السادس .

والحوار في الكتاب يدور بين الاله بشن (Vishnu) ، المتجسد في كريشنا وبين ارجن الذي تجند ليقود معركة عادلة . وباسديو اسم آخر لكريشنا (كيتا : ١٩:٧) .

## اولاً - وحدة الوجود :

برهنٌ<sup>١</sup> هو المطلق ، الذي لا يجوز عليه وصف . وقد تجلّى في اشكال مختلفة ، فكانت الالة ، وكانت العالم وما فيها . الكائنات كلها تجّل لبرهن ، إن تفقد اشكالها تعد إلى المطلق الذي لا شكل له ، شأنها — على حد تعبير سوامي بيكاندرا (Swami Vivekananda) — شأن مصنوعات الخزف المختلفة التي تتميز باشكالها ، وتتحدد في طينة جُبِلت منها .

وقد حديثنا البيروني عن مذهب البراهمة في وحدة الوجود ، فقال : « انهم يذهبون في الموجود الى انه شيء واحد ... ، فان باسديرو يقول ، في الكتاب المعروف بكتينا : اما عند التحقيق فجميع الاشياء إلهية ، لأن بشن<sup>٢</sup> جعل نفسه ارضاً ليستقر الحيوان عليها ، وجعله ماء ليغذّيهم ، وجعله ناراً وريحاً لينميهم وينشئهم ، وجعله قلياً لكل واحد منهم ، ومنع العلم والذكر وضديها ، كما هو مذكور في بيد » .

## ثانياً - تناسخ النقوس :

يقول المسعودي في اهل الهند : « والاكثر منهم يقول بالتناسخ وتنقل الارواح . »

---

) قال المسعودي : « تتوزع في البرهن : فنهم من زعم انه آدم ... ، وأنه رسول الله عز وجل الى الهند ، ومنهم من يقول انه كان ملكاً ، على حسب ما ذكرنا ، وهذا اشهر ! »

) بشن هو احد الثالوث الاهي — بraham ، وبشن ، وشيفا — وهذا الثالوث هو اسمى تجليات برهن ، والهندى يتوجه الى هذا او ذاك من هذا الثالوث على انه يله الخاص ، او يتوجه الى غيرهم من الالهة ، لأنها تجليات ثانوية لهم ، والكل تجّل لبرهن الواحد .

ويقول الشهيرستاني : « ما من ملة من الملل الا وللتanaxخ فيها قدم راسخ ... ، فاما تanaxخية الهند فأشدّ اعتقاداً في ذلك . »

اما البيروني فيرى التanaxخ ميزة الهند الفارقة : « كما ان الشهادة بكلمة الاخلاص شعار ايمان المسلمين ، والتثليث علامة النصرانية ، والاسباب علامة اليهودية ، كذلك التanaxخ علم النحله الهندية ، فمن لم ينتحله لم يلُك منها ». .

ويورد البيروني نصوصاً منها هذا النص من كتاب كيتا : « قال باسديو لارجن يحرّضه على القتال ، وهما بين الصفيتين : ان كنت بالقضاء السابق مؤمناً . فاعلم انهم ليسوا ولا نحن بموتي ، ولا ذاهبين ذهاباً لا رجوع معه ، فان الارواح غير مائتة ، ولا متغيرة ، وإنما تردد في الابدان على تغاير الانسان من الطفولة الى الشباب والكهولة ، ثم الشيخوخة التي عقباها موت البدن ، ثم العود<sup>١</sup> . وقال له : كيف يذكر الموت والقتل من عرف ان النفس ابدية الوجود ، لا عن ولادة ولا الى تلف وعدم . بل هي ثابتة قائمة ، لا سيف يقطعها . ولا ناد تحرقها ، ولا ماء يغصها . ولا ريح تتبّسها . لكنها تنتقل عن بدنها ، اذا ع騰 ، نحو آخر ليس كذلك . كما يستبدل البدن اللباس اذا خلُق . فما غمك لنفس لا تبيد؟ » (ص ٢٥ - ٢٦ : طبعة لندن ١٨٨٧ ، نشر ساشو)<sup>٢</sup> .

١) ارجن يقود معركة عادلة ضد اهل له ، فيضطرب . ويهم بالاحجام . ولهذا يحاول كريشنا - او باسديو - اقناعه بالغلبة على شعرره . ونخوض المعركة منها كانت ناتجها العسكرية .

٢) لترى الى اي حد يتقدّم البيروني بنص كيتا في استشهاداته ، ننقل لك النصوص المقابلة من كتاب « كيتا » ، وهي ، من الفصل الثاني ، الابيات التالية :

ويرى البيروني ان اليونانيين يوافقون المند في اعتقادهم بالتناسخ ، دون ان يردّ اعتقاد اليونانيين الى مصدر هندي .

### ثالثاً - خلاص التفوس :

سبب التناسخ ، كما ينقل البيروني ، هو بجهل النفس : كمال النفس وخلاصها في العلم ، فتتعدد التجسدات الأرضية ل تستطيع النفس تحصيل العلم .

واهم ما تعلم النفس هو شرفها وخسأة المادة . فإذا علمت ذلك اعرضت عن المادة ، وزرعت عن الشر ، وعملت على الخلاص من وثاق البدن ، والعودة الى الوحدة الخالصة مع الله .

---

١٢ - ليس حقاً انه كان زمان لم اكن فيه انا ، ولا انت ، ولا ملوك الناس هؤلاء . وليس حقاً ان احدنا سألي عليه زمن لن يكون فيه .

١٣ - ان النفس تعبر تبدلات البدن عبورها ، في الجسد . الطفولة والشباب والشيخوخة وليس في هذا ما يعمي بصر انسان وجد الطمأنينة في نفسه ، او ما يعكر هذه الطمأنينة .

٢٠ - لا نولد النفس ، ولا تموت ، ليست شيئاً اني الوجود يوماً ثم يذهب الى غير عودة . انها غير مولودة ، قديمة ، ازلية . انها لا تقتل بقتل الجسد .

٢٢ - تخليق النفس المتجسدة الاجسام القديمة ، وتلبس الجديد ، كما يخلع انسان ثوباً خلق ليلبس جديداً .

٢٣ - لا سلاح يقطع النفس . ولا نار تحرقها ، ولا مياه تغرقها ، ولا ريح تبيسها .

٢٥ - انها لا ترى . ولا تدرك ، ولا تتغير . هكذا وصفت . فما يغمك ما دمت تعرفها هكذا ؟

وترى بالمقابلة بين النصين ، ان البيروني يختار من النص ما يؤيد نظرية التناسخ ، ويتصدر في النقل بعض التصرف .

وعلى النفس ، لذلك ، ان تتحرر من الطمع والغضب والجهل ، اصل كل شر : « الوصول الى الخلاص بالعلم لا يكون الا بالاتزان عن الشر ، ففروعه ، على كثرتها ، راجعة الى الطمع والغضب والجهل ، وبقطع الاصول تذليل الفروع . » (كتاب الهند : ص ٣٦) .

وعليها ان تتحرر من كل ميل الى المحسوس ، وان تستقر على شيء واحد : طلب الخلاص بالوصول الى الوحدة مع الله : « في كتاب كيّنا : كيف ينال الخلاص من يدّ قلبه ، ولم يفرده الله ، ولم يُخلص عمله لوجهه ؟ ومن صرف فكرته عن الاشياء الى الواحد ثبت نور قلبه كثبات نور السراج الصافي الدهن في كنّ لا يزعزعه فيه ريح ، وشغلَه ذلك عن الاحساس بمؤلم من حر او برد ، لعلمه ان ما سوى الواحد الحق خيال باطل ... ان من عرف ، عند موته ، ان الله هو كل شيء ، ومنه كل شيء ، فانه متخلص . » (ص ٣٦ - ٣٧) .

ان التجسدات الارضية بقاء للشكل الفردي الخلاص ، وحجاب النفس على وحدتها مع الالوهة ، فاذا تحررت النفس من كل توق الى البدن ، وزنوع الى الشكل العابر ، نجت من تعاقب الاشكال ، وواعت وحدتها مع الاصل الواحد المتجلي في اشكالها المختلفة .

ويقابل البيروني بين عقيدة الهند هذه وبين اقوال بعض الصوفية في الاتحاد ، كقول الشبلبي : « اخلع الكلّ تصل اليّـاـ » ، وقول البسطامي : « انسلخت من نفسي كما تسلخ الحياة من جلدها ، ثم نظرت الى ذاتي فاذا انا هو » .

## رابعاً - التجسدات الالهية :

ان الإله بشن يتتجسد من وقت الى آخر ليهدي الناس الى عدل او حق . وهو قد تجسّد مرات ، ثامنها في كريشنا<sup>١</sup> .

والبيروني يثبت ذلك حين يمهّد لتجسد كريشنا ، او باسديو ، فيقول : « الدّنيا اذا فسّدت بكثرة ، او كادت ، وها مدبر ، وعناته بالكلية في كل جزء منها موجودة ، فانه يرسل اليها من يقلل الكثرة ، ويحسم مواد الشّرّة . ومن ذلك ، على ما يزعم الهند ، باسديو . فانه ورد في المرة الاخيرة ، على صورة الانس ، مسمى بباسديو ، حين كثرت الجبارة في الارض ، وامتلأت من الظلم ، حتى كانت تميّد من الكثرة ، وترتج من شدة الوطأة » (ص ٢٠٠) . وفي محل آخر يقول باسديو لارجن : « كلما رمت الجبي للإصلاح ، لبست بدننا ، اذ لا وجه للكون مع الناس الا بالتأنس » . (ص ٢٦) .

## خامساً - المذهب البوذي :

عرضنا حتى الآن اهم عقائد الهندوسية . أما البوذية فبدعة ظهرت في هذه الديانة ، وانتشرت في كل ارجاء الهند ، ثم هي اندحرت الى بلدان اخرى ، الى الصين ، واليابان ، وسيلان ...

ما درس البيروني البوذية كذهب مستقل ، فهو يشير الى صنم البد<sup>(Buddha)</sup> ، ويدعو اتباعه المحمرة الشمنية<sup>٢</sup> ، يذكر هذا في

١) كريشنا هو الإله الروّوف ، رفسه حكيم على صدره ليخبر حبه ، فسألته الإله : هل أصيّبت رجلك بألم يا بنّي ؟

٢) دعوا محمرة لأن رهبانهم كانوا يلبسون بروداً حمراء تميل الى السواد . اما الشمنية فلفظة سنسكريتية Sramana .

معرض حديثه ، ويكاد يكتفي به ١.

أما ابن النديم فيري ان الهند اختلفت في امر البدّ ، فطائفة تزعم انه صورة الله ، وانحرى انه رسول . والذين قالوا برسالته اختلفوا ايضاً ، فجعله بعضهم شرّاً ، وبعضهم ملائكاً ، وبعضهم عفريتاً.

ولعلّ اكمل ما نعرف عن البوذية هو ما ذكره الشهريستاني . يسمّي الشهريستاني البوذيين اصحاب البدّة ، ويجعلهم احد اصناف الراحمه ، ويقول في البدّ ما نصّه : «معنی البدّ عندهم شخص في هذا العالم ، لم يولّد ، ولا ينكح ، ولا يطعم ، ولا يشرب ، ولا يهرم ، ولا يموت ٢ . واول بدّ ظهر في العالم اسمه شاكين ٣ ، وتفسيره السيد الشريف ، ومن وقت ظهوره الى وقت الهجرة خمسة آلاف سنة ٤ .

---

(١) منذ القرن السابع بدأت البوذية تتفقّر في الهند . وفي القرن الثاني عشر كانت قد اندرحت إلى اصقاع أخرى ، وهزّل عدد اتباعها ، فمن الطبيعي الا تكون استرعت نظر البيروني يوم زار الهند .

(٢) هو هكذا بعد ان صار بدّاً ، غير خاضع لأن يولّد من جديد ، ولأن ينكح ويأكل ويهرم ويموت . ومن اقوال بودا : «قبل ان يشرق علىّ النور الكامل . ايها الرهبان ، ما كنت بدّاً ، بل كنت طالباً لمرتبة البد (Bodhisatta) خاضعاً للولادة ، والهرم ، والمرض ، والموت ، والالم ، وفساد الاثم . وكنت افكّر في ما هو خاضع للولادة ، والهرم ، والمرض ، والموت ، والالم ، وفساد الاثم » .

(٣) شاكين هو تصحيف سكيماموني (CaKya-muni) اي قديس من قبيلة سكيا . وهو اسم غوتاما بودا . وليس سكيماموني هذا اول بدّ ، ولا آخر بدّ ، كما يعلم هو نفسه .

(٤) يرى أكثر الباحثين ان غوتاما بودا ولد في اواخر القرن الخامس قبل المسيح ، وعاش ثمانين عاماً .

كان ابوه ملائكاً ، فنشأ نشأة نرف وهو ، يقضي فصل الامطار – وهو اربعة اشهر – بين اربعين الف امرأة يعزفون له وينثنين ١

في التاسعة عشرة من عمره عرض عليه ٥٠٠٠ فتاة جميلة ، فاختار احداهن ، وتزوجها .  
وكان له منها ولد وحيد سماه راولا Rahula .

حوالي التاسعة والعشرين من عمره ، غمرت نفسه كآبة عميقه . قادته الى اعتناق حياة النساك ، وذلك على اثر نزهات اربع قام بها :

خرج مرة اولى : فلقي هرما : مقوس الظهر ، فانياً ، وغمه ان يهرم يوماً ، ويحل به ما حل بهذا المرم .

وخرج ثانية فلقي مريضاً هزيلًا ، شاحب النظر ، خافت الصوت ، وغمه ان يمرض يوماً ، ويفقد النضارة والنشاط .

وخرج ثالثة فلقي نعش ميت في موكب بائواب الحداد ، وغمه ان يأتي يومه ، ويفارق زوجه وامه واياه ...

وخرج رابعة فلقي ناسكاً ، رأسه غير رأس الناس ، وثيابه غير ثيابهم ، اعتصم بالمدوع ، وهدف الى الخير ، لا يؤذى احداً ، ويعطف على كل مخلوق ، فرأى في هذا النساك انساناً متفوقاً ، وللحال صرف سائق عربته ، وقص شعره ، وليس القميص الاصفر ، ومضى يسبح كالنساك .

مضى سائحاً متاماً : « هذا العالم في شقاء عظيم : نولد ، ونهرم ، ونموت ، ثم تولد من جديد . وليس من يجد سبيل الخلاص من هذا الالم ، ومن المرم والموت . أفلبيسـ من سبيل للخلاص؟

انصل غوتاما ببراهمة ، وسلك نحية الرهد ، ومارس الصوم ، حتى هزل : تفرت اصلاحه ، وغارت عيناه ، جفت جلد़ه ، وذوى منه اللون . انما ذلك لم يهدِه سبيل الخلاص ، لم ينجُه من الالم ، فعاد يتناول الغذاء الكافي ، مترعضاً لقمة رفاقه النساك الخمسة الذين تركوه مرددين : « غوتاما الزاهد عزف عن مجاهدة النفس ، وعاد الى سعة العيش » .

على ان غوتاما تابع تأملاًته ، وفي الخامسة والثلاثين من عمره ، بينما هو جالس تحت تينة ، اشراق عليه النور ، فرأى تجسداته السابقة ، ورأى سبيل الخلاص من تجدد التجسد ، ومن ألم المرض والمرم والموت ، فإذا هو بودا ، اي المستيقظ . وببحث بودا عن رفاقه النساك الخمسة ، ولقيهم في باناراس ، فألقى فيهم عطة ضمنها لباب عقيدته ، هذا اهم ما فيها :

« على الذين هجروا العالم ان يتقدوا طرفين : احدهما حياة موقوفة على اللذات ، مكرسة للشهوات ، دنيئة ، فاسقة ، لا نبل فيها ولا نفع ، والثاني حياة موقوفة على الحرمان والابلام لا نبل فيها ولا نفع .

« واني باتفاق هذين الطرفين ، ايها النساك ، اهتديت الى الطريق الوسط – طريق الحكمة ، طريق الاطمئنان ، طريق العلم ، طريق النور ، طريق الترavana (Nirvana). « اليكم ، ايها النساك ، الحقيقة العظمى في الألم: الولادة ألم ، والهرم ألم ، والمرض ألم ، قرب من بعض ألم ، وبعد من تحب ألم ، والعجز عن نيل ما نشتوي ألم ... « واليكم ، ايها النساك ، الحقيقة العظمى في سبب الألم : سببه الحقيقي شهوة (الوجود) التي تقد من ولادة الى اخرى ، تراافقها لذة الحواس ، وتبحث عما يشبعها تارة هنا ، وتارة هناك . انها شهوة اللذة ، شهوة الوجود ، شهوة السلطان .

« واليكم ، ايها النساك ، الحقيقة العظمى في ملاشاة الألم : نلاشيه بملاشاة الاهواء . باستعمال شهوة (الوجود) ، بالزهد ، بالترك ، ببابادة الشهوة ، بالعزوف عن الشهوة . « واليكم ، ايها النساك ، الحقيقة العظمى في الطريقة المؤدية الى ملاشاة الألم : انها الطريق الرفيعة ذات الشعب الثاني :

– الرأي القويم (اي الصحيح) .

– والقصد القويم (الموفق للتعليم ، الحال من الأثرة) .

– والكلام القويم (الذي لا يؤذى احداً) .

– والعمل القويم (الذي لا يؤلم ولا يسيء) .

– والعيش القويم (المكتسب دون الحق ضرر) .

– والجلد القويم (الذي يستهدي الحكمة وحدها) .

– والذكر القويم (الذي ينفع بغير الماضي) .

– والتأمل القويم (المتسم بالطمأنينة والاتزان ، المؤدي الى الحدس) ...

« على هذه الافكار المجهولة تفتحت عيناي ، وتفتح عقلي ، فحصلت العلم والفهم ، الحكمة والحس . هذه الحقيقة العظمى في الألم يجب فهمها ... « ان عقلي قد استيقظ الى الابد ، وهذه ولادتي الاخيرة ، فلن أولد ابداً » .

وتتابع بودا هداية الناس ، فأسس رهبنة ، وتبعه كثيرون يسعون الى الخلاص من الولادة والألم ، وبلغ النروانة : « استعمال الشهوة هو النروانة »<sup>۱</sup> .

(۱) معنى نروانة انطفاء ، اي انطفاء الشهوة .

قالوا : ودون مرتبة البدّ مرتبة البرديسعة<sup>١</sup> ، ومعناه الانسان الطالب سبيل الحق . وانما يصل الى تلك المرتبة بالصبر ، والعطية ، وبالرغبة في ما يحب ان يرثب فيه ، وبالامتناع والتخلّي عن الدنيا ، والعرض عن شهواتها ولذاتها ، والعفة عن عمارتها ، والرحة على جميع الخلق ، والاجتناب عن الذنوب العشرة — قتل كل ذي روح ، واستحلال اموال الناس ، والزنا<sup>٢</sup> ، والكذب ، والنميمة ، والبذاء ، والشتم ، وشناعة الالقاب ، والسفه ، والجحود لجزاء الآخرة — ، وباستكمال عشر خصال : احداها : الجود والكرم .

الثانية : العفو عن المسيء ، ودفع الغضب بالحلم<sup>٣</sup> .

الثالثة : التعفف عن الشهوات الدينية .

الرابعة : الفكرة في التخلص الى ذلك العالم ، الدائم الوجود ، من هذا العالم الفاني .

---

١) البرديسعة نقل مصحّف لكلمة Bodhisatta . وهو اسم المعد لان يصير بدأ ، كما يشرح الشهستاني ..

٢) دار بين بوذا وأحد تلاميذه الحوار التالي :

« — ما يحب ان يكون سلوكنا مع النساء ؟

— لا تنتظروا اليهن .

— وان اضطربنا الى النظر ؟

— لا تحدثنهن .

— واذا هن حديثنا ؟

— كونوا حذرين كل الخنزير .

٣) من اقوال بوذا : « ما دمنا نقابل البعض بالبغض ، فكيف ينتهي البغض ؟ »

الخامسة : رياضة العقل بالعلم والادب ، وكثرة النظر الى عواقب الأمور .

السادسة : القوة على تصريف النفس في طلب العليات .

السابعة : لين القول ، وطيب الكلام مع كل احد .

الثامنة : حسن المعاشرة مع الاخوان بايثار اختيارهم على اختيار نفسه .

النinthة : الاعراض عن الخلق بالكلية ، والتوجه الى الحق بالكلية .

العاشرة : بذل الروح شوقاً الى الحق ، ووصولاً الى جناب الحق <sup>١</sup> .

وزعموا ان البددة ... اعطوهن العلوم ، وظهروا لهم في اجناس واشخاص شتى <sup>٢</sup> ، ولم يكونوا يظهرون الا في بيوت الملوك ... » .

واهم ما نرى ، في نص الشهرياني ، يعود الى اثنين : الى حسن معاملة الناس بالرحمة والحلم ، بالعدل والكلام الحلو ، والى الزهد في شهوات الدنيا ، ولذات العالم ، سعياً الى الله ، وبلغوا الى وصاله .

٥

---

١) سأله بهذا احد تلاميذه : هل الله موجود؟ فاجاب : هل قلت ان الله موجود؟ واضطرب التلميذ ، فاستتبع : اذا الله غير موجود؟! فاجاب بودا : وهل قلت ان الله غير موجود؟ وكأن بودا يعني ان الله المطلق لا يقييد بوصف ، لأن كل وصف يمحنه ، أو كأنه ينهى عن البحث في الله ، حين يحب البحث عن الخلاص ، الخلاص من الولادة والآلم .

٢) ان البد انسان ، لا إله متجسد ؛ وهو اشبه ببني ، انا دون الله يوحى اليه .

نظرة الهند الى الحياة نظرة تشاوئم : واقع الانسان واقع ألم يجدده التناصح والبقاء الديني ، وكل المشكلة اذًا في الخلاص من هذا الواقع ، بالزهد في كل محسوس ، في كل شهوة وهوی ، لا يقابف محبرى التناصح ، والعودة الى الله — عودة القطرة الى اليم — او استئصال شهوة الحياة ، وبلغ النروانة .

أما اثر هذه النظرة في الفكر العربي فيظهر خاصة في التصوف ، في ما دعا اليه من زهدٍ في الدنيا وتحرر من الهوى ، وفي اعتقاد بعض اتباعه بوحدة الوجود ، وبقدرة النفس — وهي بعد في البدن — على العودة الى الله ، على لقائه والفناء فيه .



## الثقافة اليونانية

اليونان بلاد ضيقه الارجاء ، شحبيحة الموارد ، قليلة السكان . وقد كانت ، رغم ذلك كله ، تربة فريدة اينع فيها الفكر اي ايناع . نشر الاسكندر هذا الفكر حيث حلّ ، وابقى الرومان عليه ، وتغذت منه عقول واديان ، فاذا به مزدهر في أكثر ما فتح العرب من امصار . سترى في فصل مستقل ، كيف نقل هذا الفكر الى العربية ، وما كان اثره . أما هنا فنقتصر من هذا الفكر على الفلسفة ونعرض من هذه الفلسفة ، في لمحه موجزة كل الايجاز ، اهم ما دخل الفلسفة العربية من قضايا ، وكان له فيها من اثر .

٦

تأثر العرب خاصة باثنين : أفلاطون وارسطو . الا انهم تأثروا بأفلاطين ايضاً من حيث لا يدرؤون ، اذ انهم اعتبروا كتاب الانثولوجيا ، او الربوبية ، كتاباً لارسطو . وعليه نلمّ ، في هذه اللمحه ، بأفلاطون ، وبارتسطو المحيطي والمنحول .

اما لسنا نفهم هذين كلّ الفهم الا اذا المينا بعض المعضلات التي سبقتها ، ومهدت لها ، واهما ثلاث :

## اولاً - معضلة الحركة :

ابتها الاصل : السكون أم الحركة ، الثبوت أم الصيروة ؟

قال هرقلبيطس (ما بين ٤٧٥ و ٥٤٠) بان الصيروة هي الاصل ، وجوهر كل شيء ، فلا وجود الا للتغيير .

كل شيء يولد ، وكل شيء يموت ، فالزوال واقع الكل ، والموت ابن الحياة : حياة النار موت التراب ، وحياة الهواء موت النار ، وحياة الماء موت الهواء ...

لا تستحمل في ماء نهر مرلين ، وتعاقب الامواج على مستحمل في بحر ، ولا تطل نفس الشمس مرلين .

الاضداد تعاقب ، بل الصد يتحول الى ضدّه : الشاب يشيخ ، والساهر ينام ، والحار يبرد ، والبارد يصبح حاراً ، والرطب يجاف ، والجاف يصبح رطباً .

العالم نسيج اضداد ، والصيروة تعاقب اضداد ، وانسجام محظوظ يوصل بينها .

اما فرمانيدس (ما بين ٤٤٤ و ٥٣٠) فأنكر الصيروة : لا وجود الا لهذا العالم المحسوس ، وهو وجود واحد ثابت لا يتغير ، لا يفسد ولا يولد . أما ما نحسبه تغيراً فهوهم ، وخدعة حواس . قال زينون ، تلميذ فرمانيدس : لا يستطيع اخلي ان يلحق بسلحفاة تفصله عنها مسافة ما ، لانه لا يستطيع ان يتحرك . ذاك ان المتحرك لا يبلغ غايته الا اذا قطع نصف المسافة اليها ، ثم نصف النصف ... الى ما لا نهاية له من الانصاف ، وهو مستحيل . فكل حركة مستحيلة .

## ثانياً - معضلة المعرفة :

معضلة المعرفة مرتبطة بمعضلة الحركة : ما من علم صحيح ثابت الا اذا كان معلوم وعالم ثابتان .

فهرقلبيطس ، الذي قال بالصيرونة ، انكر العلم ، لأن المعلوم غير ثابت ، والعلم غير ثابت ، وأنكر لذلك مبدأ عدم التناقض<sup>١</sup> .

وفرمانيدس الذي قال بثبوت الاشياء - وبالتالي بثبوت المعلوم والعلم - قال بصححة المعرفة العقلية ، وعدّ معرفة الحواس وهمآ .

وحاول السفسطائي فروطاوغورس (٤٨٤ - ٤٠٤) التوفيق بين هرقليطس وفرمانيدس ، بين القول بتحريك كل شيء والقول بوجود الحقيقة . فرأى ان «الانسان مقاييس كل شيء» ، اي ان الحق ما يبدو لنا حقاً : الحق شيء نسيي يتغير مع الاشخاص والحالات ، فالمهوا واحد يكون بارداً لهذا ، منعشأً لذاك ، وكل الاحساسين صحيح . الحق شيء صحيح صحة احساسنا بهذا الموجود او ذاك ، والحق شيء متغير تغير الحاس والمحسوس . ما من حق سوى هذا الذي نحسنه الآن ، ويستحيل ان نخدع في هذا الاحساس ، ولكنه احساس متغير عابر . وكل فن السفسطائي في تبديل احساس سامعه ، وفي اقناعه بأي شيء يريد ، وقد حاول استغلال فته هذا ، فعلمه الناس ، وجنى شهرةً وماً .

---

١) مبدأ عدم التناقض : احد النقضيين صحيح والثاني خطأ . فهذا الكتاب مثلاً ، أبيض اللون أو غير أبيضه .

### ثالثاً – معضلة السياسة :

ما السياسة؟ أو سيلة؟ ، في يد الحاكم ، لاشباع اطماع ، أم قيادة  
تبغى العدالة والخير؟

يزعم السفسيطائي تراسياخس ، في جمهورية افلاطون ، ان الحق للقوة ،  
والعدالة ما هو افع للقوى ، أو الحاكم . فالسياسة استغلال . وقد  
رأى السفسيطائيون في فن الخطابة انجع الوسائل لاقناع الناس . والوصول  
إلى الحكم ، فاختار فروطا غورس شباناً أغنياء وراح يعلّمهم فن  
الاقناع والتغبي ، متضايقاً منهم أغلى الأجر . واقتدى به غوريجاس  
(٤٨٤ – ٣٧٦) مدعياً القدرة على إثبات التقىضين ، واقناع أي  
انسان بأي رأي . واستبعد الناس عن طريق الخطابة ، وهم راضيون .  
وعلى خطى من ذكرنا سار كثيرون .

وقام سocrates (٤٧٠ – ٣٩٩) يهاجم السفسيطائيين : يهاجم اسرافهم  
في تقدير فن الخطابة ، ويهاجم استغلالهم للتلاميذ ، ويهاجم  
نظرتهم إلى السياسة . علم سocrates الشبان . دون أي أجر ، محاولاً  
اصلاحهم . داعياً إلى قمع الفساد . والعمل من أجل العدالة والخير .  
وقد استعن به افلاطون يقول : « اراني أحد الاثنين النادرين ، إنتم  
أكثن الوحيدة ، الذي يزاول فن السياسة الحقيقة ، فيقول الشعب لا  
ما يلذ ويعجب ، بل ما يصلح وينفع . »

وعلى خطى سocrates سار تلميذه افلاطون يبحث عن افضل نظام  
سياسي تستقيم معه العدالة ، ويتحقق الخير .

بعد هذا التمهيد ، ندرس افلاطون وارسطو ، دراسة وجيزة ، متوقفين  
خاصة على ما يتصل بما ذكرنا من معضلات .

# افلاطون

(٣٤٨ - ٤٢٧)

ترجمته

ولد افلاطون في اثينا ، من اسرة عريقة في الحسب والسياسة ، سنة ٤٢٧ ، ما بين اذار وتموز .

في العشرين من عمره ، سنة ٤٠٧ ، التحق بسocrates تلميذاً له ، وظل كذلك حتى موت المعلم سنة ٣٩٩ ، دون ان يشهد ساعات سocrates الاخيرة .

حلم افلاطون بنظام سياسي امثال ، وحاول مرات تطبيقه في صقلية ، فلم ينجح .

سنة ٣٨٧ ، أنشأ افلاطون مدرسة الاكاديمية ، وشرع يدرب فيها شباناً على البحث ، وأتباعاً على تحقيق ارائه السياسية ، فعلم وربى ولكن لم يحقق شيئاً .

بعضها رسائل . وجلتها حوارات . ونقتصر هنا على اهم ما نقل العرب من هذه الحوارات . وهي :

١ - فاذن : يروي الحوار ساعات سقراط الاخيرة ، وأداته على خلود النفس . ورأيه في مصيرها .

٢ - السياسة : وهو ما ندعوه . في عصرنا . بالجمهورية : بحث في الدولة العادلة ومضاداتها .

٣ - سوفس طس : يبحث في الوجود . وفي مساوى السفسطائيين .

٤ - طهاوس : في تكوين العالم ، والأحياء .

٥ - التواميس : يعود افلاطون ، وقد قارب النهاية ، الى البحث في السياسة . وتنظيم الدولة ، فيعيد بعض ما جاء في الجمهورية ، ويخلّى عن بعض - عن تحريم الملكية ، مثلاً ، وشيوخية النساء - ويأتي بأشياء جديدة ، ثمرة اختبارات جديدة ، واكثر مراعاة ل الواقع .

٦ - السياسي : في تحديد السياسي ، ودوره بالنسبة الى القانون والحكومة .

ونحن نعرض فلسفة افلاطون . مستندين خاصة الى ما عرف العرب من كتبه .

أ – نظرية المعرفة :

ما العلم؟

لا يسلم أفالاطون بنظرية هرقلطيس ، التي تنكر ثبوت الأشياء ، فتنكر العلم . يقول فيه وفي اتباعه : « لا يرون شيئاً ثابتاً ، بل يرون كلَّ شيء متغيراً متبدلاً . وفي الحقيقة ليست الأشياء هي فريسة الصبرورة ، بل هم أنفسهم . يرغمنا الواقع على الاعتقاد بوجود الجميل بالذات ، والصالح بالذات ، والشيء بالذات ، لأنَّه ليس من الصواب أنْ يحكم الإنسان خلاف ما يراه في وجدانه وفي الأشياء ، فيتصوَّر كلَّ شيء يسيل ، وكلَّ الأشياء مصابة بداء السيلان . وعلىه اذا كان للذات العارفة وللأشياء المعروفة وجود ثابت ، فيستحيل علينا قبول نظرية الصبرورة المطلقة » (قراطولس : ٤٣٩ - ٤٤٠) .

ولا يسلم بنظرية فرمانيدس ، التي تنكر التغيير ، وتقول بوجود واحد ، ثابت ، عادةً المعرفة الحسية . وهماً ، مكتفية بالمعرفة العقلية : كيف يكون الوجود وحدةً مطلقة ، وتبقى معرفة ، يبقى عقلٌ وجود؟ لا بدَّ لفرمانيدس من التسليم بالثنائية : العقل والوجود .

ولا يسلم بنظرية فروطاوغورس ، التي تجعل كل معرفة حسية ، ونسبة ، اذ كيف يبقى خطأً وصواب ، وتعلم وتعليم : « اذا كان كلَّ واحد منا يعتبر صحيحاً وصواباً رأيه الذي يعبر عن احساساته وانفعالاته ، واذا كان لا يستطيع احدٍ ان يحكم على انفعال غيره ، على صواب رأيه او خطئه ، واذا كان كلَّ واحد لا يعبر برأيه عن غير احساساته ، واذا كانت الاحساسات جميعها صحيحة ... فلم

يعتبر فروطاوغورس نفسه احکم من الآخرين ، وجديراً بان يعلّمهم ، وأن يتغاضى . لقاء ذلك ، اجوراً باهظة ؟ ونحن لماذا يجب علينا ان نعدّ انفسنا خالين من المعرفة ، ولماذا نصغي الى دروسه ، وكلّ واحدٍ منا . على ما يقول هو ، مقياس وجود الاشياء وعدم وجودها ؟ « (ثاطاطس : ١٦١) .

لا يسلم افلاطون بصيروحة كلّ شيء ، ولا يسلم بسكون كلّ شيء . لا ينكر كلّ علم مع هرقلطيتس ، ولا ينكر المعرفة الحسية مع فرمانيدس ، ويؤمن بمعرفة عقلية مطلقة ضدّ فروطاوغورس .

يرى افلاطون ان الوجود متحرك ثابت ، وان المعرفة حسية وعقلية ، وان المعرفة العقلية مطلقة لانسبية ، فما الوجود المتحرك والثابت ؟ وما طبيعة العلم بها ؟ وكيف يتم ؟

عالم الحسن وعالم المثل :

الجاهل لا يعلم شيئاً ، ففرضه الجهل اللاوجود .  
والحواس تدرك هذا العالم المتحرك ، فادراكها ظني ، غامض ، متقلب ، يرى الشيء الواحد حاراً بارداً ، رطباً يابساً ، فهو وسيط بين الجهل والعلم اليقيني الثابت ، لأن موضوعه وسيط بين اللاوجود والوجود الثابت .

أما العقل فيدرك الوجود الثابت ، فادراكه علم صحيح مطلق ، وموضوعه وجود ثابت ، هو مثل الاشياء المحسوسة المتغيرة .

إن نجد في أشياء متعددة صفة مشتركة ، كالجمل ، مثلاً ، أو الخير ، أو الانسانية ، فهذه الصفة موجودة في ذاتها ، وما تشبهت افراد نوع

واحد الا لانها نسخات متعددة لمثال واحد . فهكذا لكل نوع من انواع الوجود المحسوس مثال معقول : للبشر مثال ، وللجياد مثال ، للخشب مثال ، وللمحديد مثال ، للدائرة مثال ، وللمثلث مثال ... المثل ماهيات روحية ثابتة والمحسوسات ظلال لها ونسخات .

انها ظلال ، كما ورد في الكتاب السابع من الجمهورية ، في مثل الكهف : تصور سجناء ولدوا في كهف . قد اديرت ظهورهم الى مدخله ، ووجوههم الى داخله . واضطروا الى الجمود والنظر امامهم فقط . وتصور نوراً يلمع الكهف من مدخله ، وينير جدرانه . ثم بشراً آخرين يمرّون امام مدخل الكهف حاملين تماثيل بشرية وحيوانية . بعضهم يتكلم وبعضهم صامت . فالسجناء لا يرون من انفسهم ، ومن المارين ، سوى ظلال ترعاى على الجدران . ولا يسمعون من الا صوات سوى اصداء تتجاوب في الكهف . ولا ريب في ان هؤلاء السجناء يعتقدون الظلال بشراً وحيوانات حقيقيين ، ويقطنون الا صداء اصواتاً حقيقة . وافرض الان ان احد السجناء فُكَّ من قيوده . وأنخرج الى النور . ان هذا السجين لا يعرف اولاً الاشياء . وبيهه النور . ولكن مع الوقت يعتاد النظر الى النور ، ويعتاد الشمس . ويرى حقائق الاشياء ، حتى اذا عاد الى كهفه احتقر الظلال . وضاق بالظلم . وتأويل هذا المثل ، في خطوطه الكبرى . هو هذا : الظلال هي الكائنات المحسوسة ، والمارة هم المثل ، او الحقائق الازلية الثابتة . والشمس هي مثال الخير . اسمى المثل . وأصل كل وجود . وكل معقولية . المحسوسات ظلال للمثل . وانها نسخات عنها : المثل حاضرة في المحسوسات حضور اي مثال في نسخته . حضور الشخص . مثلا . في تمثال النحات .

والمثل بعد تفاوت في البساطة والكمال ، فتدرج في شبه هرم . وتنهي في النروءة بمثال الخير .

ابن هي المثل ؟

ولكن ابن قرم المثل : أهي قائمة في ذاتها ، في عالم أعلى ، منفصلة عن الأشياء ، أم هي قائمة في الأشياء ؟

إذا طالعنا بعض ما عرف العرب من كتب أفلاطون ، وبنوع أدق إذا طالعنا كتب الجمهورية ، تبدو لنا المثل ماهيات قائمة في ذاتها ، منفصلة عن الأشياء ، وتبدو لنا الأشياء المحسوسة نسخات لها متغيرة .

وفي الواقع هكذا فهم النظرية ارسطو ، تلميذ أفلاطون ، وتناقل تاريخ الفلسفة هذا الفهم الاسطاليسي حتى أيامنا هذه ، ونقلها عنه مفكرو العرب ، كما نجد في الملل والنحل للشهرستاني<sup>١</sup> .

على أن بعض مؤرخي الفلسفة المعاصرين يرون أن أفلاطون عاد عن نظريته تلك في كتب لاحقة ، ورأى أن المثال ثابت ليس سوى الصفة المشتركة التي يراها العقل محققة في الأشياء الكثيرة الصائرة ، مع ما يجده من صعوبة في تصور ثابت في صائر : « هذه هي المشكلة التي تحدد دوماً السؤال عما إذا كان ... المثال ، الذي هو دوماً ذاته وغير قابل للصيورة ، قادرًا أن يحفظ ذاته واحدة ثابتة إذا وضعناه في الأشياء الصائرة . » (فيلقس : ١٥) .

ونحن لا يعنينا هنا الفهم الصحيح لنظرية أفلاطون قدر ما يعنينا فهم العرب لها ، وقد فهموها فهم ارسطو لها ، ورفضوها كما رفض .

---

(١) انظر النصوص ، ص ٨٧-٨٩

العلم تذكر :

وأنسجاماً مع التصور الافتلاطوني الأول للمثل ، وفهم ارسطو والعرب ، تقضي النظرية بوجود النفوس البشرية في عالم المثل ، قبل حلولها في الابدان ، وبعلمها تلك المثل علمًا صحيحاً مطلقاً : علم نفس روحية ثابتة بمثل روحية ثابتة .

على ان النفس نسيت ما عقلت في عالم المثل ، اذ حلّت في البدن ، وكل المعضلة في ان تذكر ما نسيت .

وسائل التذكر ثلاثة :

الأولى هي الإحساس : ان بين المثل المعقولة والمحسوسات شبهًا ، شبه الشيء بظله او الأصل بنسخته ، فإذا رأى الإنسان المحسوس ذكر مثاله المعمول .

والحوار سبيل آخر للتذكر : ان الحقيقة هاجعة فينا ، فيجب استدراجه النفس بالحوار الى اكتشاف ما فيها ، الى التذكر . السؤال اشبه شيء بعمل القابلة التي تساعد على الوضع ، وتسرع به .

والتعليم يقوم بعمل مماثل : انه يوقظ في عقل المتعلم ما كان هاجعاً ، ويطلعه عليه ، ومن ثم كانت أهمية الفلسفة خاصة وأهمية درسها .

ويرى مؤرخو فلسفة معاصرون أن افلاطون تخلى عن كل هذه النظريات في مراحل لاحقة من نضوجه الفكري .

### ب - العالم :

ونظهر نظرية المثل ، بمفهومها الإرسطاليسي ، في نشأة العالم ، فترى الصانع (Demiurge) ينظر الى المثل ويصنع على صورتها ما في العالم من عناصر اربعة — الماء والهواء والتربة والنار — ، ومن اجسام .

هذا العالم نفس كليّة تحييّه وتحرّكه ، وهي مبدأ النظام فيه والجمال . وهذا العالم واحد ، متّاهٍ ، كرويّ الشكل ، دوريّ الحركة ، احسن عالم ممكّن ، منكّون من ثمانية افلاك ، تدور حول الارض البخامة ، وهي : القمر ، والشمس ، والزهرة ، وعطارد ، والمريخ ، والمشتري ، وزحل ، والكواكب الثابتة .

لافلاك العالم نفوس فهي حيّة ، عاقلة .

والصانع يعرف هذا العالم ، ويُعنِي به .

### ج - النفس البشرية :

العالم المحسوس اجسام ونفس كليّة ، والانسان جسم ونفس فردية .

وندرس من امر هذه النفس المسائل التالية :

#### ١ - ازليتها :

النفس أقدم من البدن ، ازليّة : ان علمنا تذكّر ، ولا يكون كذلك الا اذا كان للنفس وجود سابق على وجودها في البدن<sup>١</sup> .

#### ٢ - تجسدها وتناسختها :

كانت النفوس البشرية في عالم الكواكب تتبعها ، كما في عربة ، لتطلّ على عالم المثل . وعجزت ، في احدى محاولاتها ، عن اللحاق بنفوس الكواكب ، وبلغت قبة السماء ، ومشاهدة عالم المثل ، فهبطت من علوّها ، وحلّت في ابدان بشرية .

---

١) نتابع عرض فلسفة افلاطون كما وردت في المرحلة الاولى من تفكيره . وفهمها ارسسطو والعرب .

وفي نهاية حياتها الارضية الاولى ، تعود النفس الى العالم الآخر ، الصالحة الى السماء تنعم فيها ، والشريرة الى احشاء الارض تكفر عن اثامها .

بعض نفوس الاشرار قد تخالد في العذاب ، وقد تفني ، لكثرة ما تماطلت في الاثم . اما باقي النفوس الشريرة ، وكلّ النفوس الصالحة ، فتعود ، بعد الف سنة ، الى اجسام جديدة ، الى تناسخ اول . تختار هذه النفوس نوع حياتها الجديدة ، ونوع بدنها ، فتكون رجلاً ، او امرأة ، او حيواناً ، وتسلك سبلاً من العيش لا تُحصى . وقد تختار نفس صالحة حياة سيئة ، كما قد تختار شريرة حياة سعيدة . ثم تشرب كلّ هذه النفوس شراباً ينسيها كلّ ما رأت ، وتنام ل تستيقظ نصف الليل ، على صوت صاعقة ، وتغور عبر السماء حتى تنتهي الى ما اختارت من اجسام ارضية .

ويتكرر التناسخ لهذه النفوس الفَ سنة بعد الف ، بعضها يشقى وبعضها ينعم ، الى ان يتمّ لها عشرة آلاف سنة من التناسخ والجهاد . وحينئذٍ تعود جميعها الى عالم الكواكب ، وتقوم بمحاولات جديدة لتطل على عالم المثل .

واذاً للنفوس البشرية ادوار : كل عشرة آلاف سنة تحاول مشاهدة المثل : ان استطاعت عاشت دورة عشرة آلاف سنة اخرى سعيدة في عالم الكواكب ، وان عجزت هبطت الى عالم الابدان مدة عشرة آلاف تتجسد وتتناسخ ، وتعود في نهايتها الى عالم الكواكب لتقوم بمحاولة جديدة<sup>١</sup> .

---

١) هذه نظرية افلاطون ، حسب كتابة الجمهورية ، وللفيلسوف اراء مختلف في كتبه الأخرى .

### ٣ - صلتها بالبدن :

اتحاد النفس بالجسد اتحاد عرضي ، لا جوهرى : يظل كل واحد منها مستقلاً عن الآخر ، لا يشاركه الآ في بعض افعال ، شأنها في ذلك شأن الكاتب مع القلم ، والفارس مع الجماد . والنفس في الجسد للذك غريبة ، كأنها في قبر او سجن ، تشفي وتتألم ، وتتوق الى الانفلات والعودة .

### ٤ - قواها :

في الانسان ثلاث نفوس : عاقلة وغضبية وشهوية . مقر العاقلة في الدماغ ، ومقر الغضبية في اعلى الصدر ، ومقر الشهوية في اسفل الصدر .

ويتمثل افلاطون قوى النفس بعربة ، جوادها الشهوة والغضب ، وسائلها العقل . ويستعين العقل بالغضب لطبع الشهوة .

وقد يقسم افلاطون الشعوب على اساس قوى النفس : فاليونانيون يمتازون بالعقل ، والشماليون بالغضب ، والفينيقيون والمصريون بالشهوة .

### ٥ - خلوتها :

تفني النفس الغضبية والشهوية ، وتخليد العاقلة . ولأفلاطون على خلود النفس عدة براهين وردت في فاذن ، والجمهوريه ، وطباوس ، وفترس . واليك اهم هذه البراهين :

**اولاً : الحياة والموت ضدان يلد احدهما الآخر :**

كلّ ما له ضد يولد من هذا الضدّ ، ثم يلده بدوره ، فالصغير يصبح كبيراً والكبير صغيراً ، والحسن يصبح سيئاً والسيء حسناً ، والنائم يستيقظ ، والمستيقظ ينام ...  
والحال ان الحياة والموت ضدان .

فالاحياء اذَا كانوا امواتاً ، اي ان النفس تغادر الابدان لتقيم في مكانٍ ما ، ثم تعود الى هذه الحياة . ولو لم يكن للنفوس عودة — وعددها ثابت — لكان انقرضت الحياة ، وعمّ الموت .  
(فاذن : ١٥-١٧)

**ثانياً : علمنا تذكر ، فللنفس وجود سابق فلاحق :**

علمنا تذكر ، ولا تذكر دون وجود سابق لنفسنا . «وان يصح ان نفسنا وجدت قبل ولادتنا ، فهي قد خرجت ضرورةً الى الحياة من احشاء الموت ... ولم اذَا لا تبقى بعد الموت ، ما دامت ستعود حتماً الى الحياة »؟ وجدت قبل البدن ، اذَا ستوجد بعده .  
(فاذن : ١٨-٢٤)

**ثالثاً : النفس بسيطة فهي حالة :**

النفس بسيطة ، لأنها غير محسوسة ، ثابتة . والجسد مركب ، لأنه محسوس ، متغير .  
والحال ان البسيط غير قابل للفساد ، والمركب قابل له .

فالجسد اذَا فاسد ، والنفس باقية .

(فاذن : ٢٥-٢٧)

رابعاً : تشبه النفس الالهي ، فهي خالدة :

النفس تأمر ، والجسد يطيع .

ولا يأمر سوى الالهي خالد .

فالنفس اذاً شيء «الالهي» ، خالد ، معقل ، بسيط ، غير قابل للفساد ، ثابت دائمًا لا يتبدل . »

(فاذن : ٢٨)

خامساً : الجزاء ضروري فللتغافل بقاء :

يرد هذا الدليل في فاذن ، وفي الجمهورية .

ففي فاذن يرى افلاطون خلود النفس ضرورياً ، لانه «لو كان الموت هلاك الكل وانحلاله ، لوجد فيه الاشرار كلّ نفعهم ، اذ ينجون به من اجسادهم . ونقوصهم ، وعيوبهم . »

(فاذن ٥٧)

وفي الجمهورية ، يرى افلاطون ضرورة جزاء الانسان على اعماله ، في الدنيا ام في الآخرة : « ان يكن البار عرضة للفقر والمرض ، او ما يشبهها بما نسبه شروراً ، فلا بد من ان يوؤل هذا الخيره ، في حياته او بعد موته : لا يسع الآلهة ان تهمل من يجهد ليصبح باراً ، ويعارض الفضيلة ليشبه الالوهة قدر الطاقة البشرية ... وبالنسبة الى الشرير ، ألا يجب أن نرى ضدّ ذاك؟ »

(الجمهورية : ٦١٣)

سادساً: لا شر يفني التفسير ، فهو خالد .  
الخير يصون الأشياء ، والشرّ يتفسد .

شر النفس الخاص عيرها : الفلم . والشره . والجبن . والجهل .  
وهذه العيوب لا تضيقنها ، ولا تفسدها ، ولا تفنيها . الفلم ، مثلاً ،  
لا يهلك الفلام . والأنتجى الناس منه . وما كان شرًا كبيرًا !  
وهل الفلام بعد اضعف ام اقدر ؟

وإذا كان شرّ النفس الخاص لا يفنيها ، فلا يفنيها شرّ خارج عنها كفساد البدن . مثلاً . «إذا لم يفن شيئاً شرّ ، لا شره الخاص ، ولا شرّ غريب عنه ، فمن الواضح ان هذا الشيء باقٍ ابداً ضرورة ، وبما هو باق ابداً فمخالد ».

(الجمهوريّة : ١١)

سابعاً: النفس مبدأ حركة ، فهي خالدة :

النفس تتحرّك بذاتها ، فهي مبدأ حركة .

والبِدأ لَم يَبْدأ ، وَمَا لَم يَبْدأ لَا يُفْسَد وَلَا يُنْتَهَى .

فالنفس ، مبدأ الحركة ، لا تفسد : « مبدأ الحركة هو ما يحرك ذاته ، وهذا يستحمل فناوه ، ويستحمل بلائه ومحوه . »

(۲۴۰ : فدرس)

#### د - الدولة :

نحصر بحثنا في سياسة «الجمهورية» ، لأن العرب تأثروا بها أكثر مما تأثروا بسياسة «النوميس» .

#### ما العدالة ؟

بمناسبة عيد ، اجتمع سقراط ، بطلُ الحوار ، باصحابه وتلامذة ، وتطرق في الحديث معهم إلى هذا السؤال : ما العدالة ؟ وكانت اربعة تحاديد للعدالة . فنلخصها سقراط :

١) العدالة هي أن نردّ لكل ذي حق حقَّه . ورأى سقراط انه ليس من العدل ، مثلاً ، ان نردّ لصديق جُنْ سلاحاً اخذناه منه .

٢) العدالة هي نفع الاصدقاء ، ومضرّة الاعداء ، لأن الصديق يستحق النفع ، والعدوّ الضرر . ورأى سقراط ان الانسان قد يُخدع ، فيصادق الاشرار ، ويعادي الاخيار ، فتصبح العدالة نفع الشرير . ومضرّة الصالح ! ثم ان الاساءة الى الشرير تجعله أسوأ ، فلا يجوز للعادل ان يسيء الى انسان .

٣) العدالة هي ما فيه نفع الاقوى . اي نفع الحاكم ، هي خصوص الرعية لقوانين السلطان العائلة الى ضميره . ورأى سقراط ان الحاكم قد يغلط ، فيضع قوانين مضرّة به . ثم ان الحاكم الصالح لا يبغي من وضع القوانين نفعه الخاص . بل نفع الرعية ، نفع الضعف لا الأقوى .

٤) العدالة قوانين فرضها خوف التظالم : رأى الناس ان مقاومة الظلم أسوأ من اقرافه ، «لهذا بعد ان تظالم الناس ، وقايسوا وطأة العدوان ،

وخبروا العدالة والظلم كلها ، ... رأوا من الخير ان يتتفقوا على الا يتظالموا . ومن هنا نشأت القوانين والمعاهدات ، ودعوا ما قضى به القانون مشروعاً عادلاً . ذاك هو أصل العدالة . وطبيعتها . » فالعدالة خير للضعيف المظلوم ، لا للقوى القادر على الظلم .

لدى هذا التحديد رأى سocrates ان يبحث العدالة على نطاق اوسع : فتبدو بنوع اوضح ، رأى ان يبحث ما العدالة في الدولة قبل ان يحدد ما العدالة في الفرد .

## العدالة في الدولة

كيف تنشأ الدولة — او المدينة — ، وما شروط العدالة فيها ؟

نشأة المدينة :

تنشأ المدينة — او الدولة — لعجز الفرد عن القيام بكل حاجاته ، فهذه الحاجات تقتضي بنوع اسهل وأفضل ، اذا ما تعاون الناس .

وحاجات الانسان نوعان ضرورية وكمالية .

فالضرورية كالقوت ، والمسكن ، والملابس ، وما يستلزم ذاك من زراعة ، وبناء ، وحياكة ، وسکافه ، ونجارة ، وحدادة ، وتربيبة مواشٍ ، وتجارة .

والكمالية هي الترف في المأكل والملابس والمساكن والملاهي والملاذ ، وما يستلزم كل ذاك من فنون ، من نحت ورسم ورقص وتمثيل وشعر ، ومن طهي وطبابة ، وحلقة ...

والطبيعة قد نوّعت المبادرات ، فأعادت كل فرد لعمل ، فإذا ما اجتمع الناس ، وانصرف كل فرد إلى ما لا جله أعد ، أتى الانتاج أسهل ، وأوفر ، وأجود .

### حاجة المدينة إلى حماة وحكام :

على أن المدينة قد تعجز عن سد كل هذه الحاجات عن طريق الانتاج ، أو التبادل التجاري ، فتعتمد إلى السطو على المدن الأخرى ، أو تحتاج إلى رد عدوانها ، فتنشأ الحرب ، وتنشأ الحاجة إلى حماة يتّصفون بالقوة والشجاعة ، لكي يغزوا أو يدفعوا الغزاة . إن هؤلاء الحماة خطر بعضهم على بعض ، وكلّهم على أهل المدينة ، فتنشأ الحاجة إلى رؤساء يتّصفون بالعقل والحكمة ، فيقررون من تسلّم المدينة ومن تحارب ، ويردعون الجنود عن القاتل أو الاستبداد بأهل المدينة .

جنود المدينة وحكامها هم حّرّاس المدينة ، فكيف نختارهم ، ونربيّهم ، ولائي قوانين يخضعون ؟

### أ - تربية الحرّاس :

نعتمد ، في تربية الحرّاس ، على امررين :

#### ١ - الموسيقى :

يعني أفلاطون بالموسيقى الفنون والأداب ، الشعر ، والمسرحية ، والموسيقى ، والرقص ...

علينا الا نعلم الولد الاساطير الكاذبة ، من امثال ما جاء لدى هوميروس وهزليود وغيرهما من الشعراء .

هؤلاء الشعراء صوروا الآلهة في نزاع ، ووصفوهم بالشره والشهوة ، والبغضاء ، وخداع الناس ، بينما الله هو صالح ، كامل ، لا يكذب ولا يسيء . وكذلك نسبوا الى الابطال ما نسبوا الى الآلهة من شهوة ، وشر .

وهؤلاء الشعراء خوّفوا الناس ، واضعفوا فيهم خلق الشجاعة ، بما وصفوه من اهوال الموت ، واخبار الجحيم ، ووضعوه على السنة الابطال من المناhat والوعيل ، كنواح اخيل على فطروقل . ويدخل في هذا الباب كلّ اغاني النواح ، والحان النواح ، وآلات الموسيقى النائحة . على الحارس ان ينشأ على حب الخير ، والصدق ، والشجاعة . فلنسمعه من القصص ما يسمى بالخلق ، ومن الحكايات والموسيقى ما يذكر الشجاعة والاقدام .

## ٢ - الرياضة البدنية :

نشئ الحارس على الطعام البسيط ، والتمارين الجسدية المعتدلة ، ونحرّم عليه المسكرات والعشيقات ، فينمو جسمًا سليمًا ، مستغنياً عن الاطباء ، ويحدث من التلاوّم بين الموسيقى والرياضة البدنية تلاوّم في الخلق بين الشجاعة والوداعة .

## ب - قوانين الحراس :

في المدينة ثلاثة طبقات : الحكام ، والجنود ، والعمال . الحكام والجنود هم حرّاس المدينة ، يخضعون لقوانين خاصة :

## ١ - الحراس لا يملكون :

يقدم الشعب للحراس ما يحتاجون اليه لعيشهم ، فيسدّ عليها باب الطمع والنهب ، ويمكتنهم من الانصراف الى العناية بالخير العام . لا يملك الحراس ذهباً . ولا فضة ، ولا ارضاً . هذا حرمان للحراس كبير . ولكن العدالة تقضي ان يصيب كل طبقة بعض حرمان ، لتسعد المدينة كلتها .

## ٢ - الحراس رجال ونساء :

تشارك النساء الرجال في الحراسة ، في الحكم والدفاع . واذاً يجب لهن نفس التربية : الموسيقى والرياضة البدنية . قد يسخر الناس من ظهور النساء عاريات على الملاعب ، فلا تأبه لسخرية سوف تقضي عليهما العادة . تستطيع المرأة القيام بكل اعمال الرجل كحارس ، وان تكون في كلها اضعف منه : الحراس خير الرجال ، والحارسات خير النساء .

## ٣ - الحراس لا اسرة لهم

الأسرة تدفع الحراس الى تأمين العيش لاولادهم . وتخليف المواريث ، وبالتالي الى الملكية . والاسرة ترغم الحارسات على القيام بالاعباء البيتية ، وتحول دون اشتراكهن في اعمال الحراسة . واذاً تحريم الاسرة على الحراس هو نتيجة تحريم الملكية . ومشاركة النساء في الحراسة . وعليه كل الحارسات مشاع لكل الحراس : في اوقات معينة ، تُعتقد القراءات بين افضل الحراس وافضل الحارسات ، ليكون افضل نسل . وتعتقد هذه القراءات في حقبات من العمر محددة . من العشرين الى الأربعين للنساء ، ومن الثلاثين الى الخامسة والخمسين للرجال .

من يولد من قرارات في غير الاوقات الفضلى . ومن غير خير الحرّاس ، لا تُبْغى به الدولة . من يولد . وفيه عاهة ، يُطْرَح في محل مجهول ، كي تخلو المدينة من امثاله .

اما الاولاد الصالحون فتُعْنِي الدولة بتربيتهم . تجتمعهم معاً . وتأتي بأمهات ترضعهم ، دون ان تعرف امّ ابنتها . اولاد الحرّاس اولاد الجميع ، والكل اهل لهم ، يتقاسمو اللذة والآلم ، ويسود بينهم الحب والسلام . لا مشاحنات ، ولا متابع اسرة وملك .

#### ٤ - الحكم للفلاسفة

لا تتحقق الدولة العادلة الا اذا حكم الفلسفه . فاجتمع العلم والسلطان في واحد .

يطلّ الفيلسوف على عالم المثل ، فيرى العدالة في ذاتها ، ويرى كيف يتحققها في الدولة . ويتصف الفيلسوف بصفات الرئيس الصالح : يحب العلم والصدق ، يزهد في اللذة والغنى ، يحقر الحياة ويتحدى الموت ، يتعلم ولا ينسى ، يتحلى بالاتزان والاعتدال فيقرن بين الجمال والقوة .

ولكن كيف نعدّ للحكم امثال هذا الفيلسوف ؟

انا نختار بين الحرّاس افضلهم ، اشجعهم ، وابعدهم نظراً ، واقواهم ذاكرة ، وقدرهم على العمل ، واجلهم ان امكن : « ان الخطأ الذي نقترفه اليوم ، واليه يعود ما يلحق الفلسفه من ازدراء ، هو ... اقبال من ليس اهلاً للفلسفه على درسها . انه لا يجوز ان يقبل عليها ذكاء مزيَّف بل ذكاء حقيقي صحيح . » (٥٣٥) .

هوئاء المختارون قد تلقوا التربية العامة للحرّاس ، كما وصفناها سابقاً فارتاضوا بجسدياً ، وفيما ي يجب لهم . عدا ذلك ، تربية خاصة بهم : نعلمهم الحساب ، والمندسة ، والفلك ، والموسيقى – بمعناها الحاضر – ، ونعلمهم دون اكراه . كما يُعلم الاحرار . في العشرين ، نُقدم على اختيار جديد ، فنحتفظ من هوئاء الحرّاس بأفضلهم . من العشرين الى الثلاثين ، تعود هذه النخبة الباقيه على ما تلقت من علوم ، تعمق فيها . في الثلاثين ، تقوم باختيار ثالث ، ونعلم الفلسفه الافضلین مدة خمس سنين . من الخامسة والثلاثين الى الخمسين يمارسون الفلسفه الادارة وال الحرب ، ليكسبوا الخبرة ، ويصلحوا للحكم . في الخمسين يعودون الى التأمل الفلسفی . حتى اذا دعوا الى الحكم ، لبتو الدعوة ، فحكموا المدينة مداورة او مشاركة<sup>١</sup> . همهم العدل ، لا المجد والشهرة . ان الفيلسوف يؤثر التأمل في مثال الخير ، والعيش في عالمه المثالي . اما ي يجب ان يقدم على التضحية ، وان يقبل الحكم . لأن الدولة علمته فلها عليه حقوق . ولأن خير المدينة العام يقضى ان تضحي كل طبقة في سبيل الاخريات .

#### — العدالة في المدينة :

في مدینتنا المثلی تجتمع الفضائل الاساسية : الحکمة ، والشجاعة ، والعنفة . والعدالة . الحکمة فضيلة الحکام ، والشجاعة فضيلة الجنود ، والعنفة فضيلة الجميع . اما العدالة فهي ان تقوم كل طبقة في المدينة بما اعدها الطبيعة له ، فلا يطمح العامل الى ان يكون جندياً او حاكماً ، ولا يطمح الجندي الى ان يحل محل الفلسفه . الظلم هو الخروج على نظام المدينة بخروج اي طبقة عما اعدها له طبيعتها .

---

(١) اذا حكم الدولة واحد كانت ملكية ، واذا حكمها جماعة كانت استقراطية .

والعدالة في الفرد كالعدالة في المدينة : في النفس البشرية ثلاثة قوى تقابلها ثلاثة فضائل : العقل وفضيلته الحكمة ، والغضب وفضيلته الشجاعة ، والشهوة وفضيلتها العفة . وهذه القوى في الإنسان كالطبقات في المدينة ، فالعقل كالحكام ، والغضب كالجنود ، والشهوة كالعمال . وعليه تكون العدالة في الفرد أن تلزم كل قوة مكانها ، وتقوم بوظيفتها ، أن يستعين العقل بالغضب لاخضاع الشهوة . أما الظلم في الفرد فهو خروج قوى النفس على هذا التوازن والنظام ، كأن تستطع الشهوة والغضب على العقل .

وهكذا تكون العدالة ، في نظر افلاطون ، انسجاماً بين طبقات المدينة ، وانسجاماً بين قوى النفس ، الادنى يخضع للأسنى ، والأسنى يرشد ويدير .

### الخروج على العدالة

رأينا ما العدالة في المدينة ، وما العدالة في الفرد . وتحتل هذه العدالة فيها ، فإذا نحن أمام أربعة أنواع من المدن — أو الدول — الغير العادلة ، وأمام أربعة أنواع من الأفراد اختلت فيهم العدالة . هي :

#### ١ — الدولة اليموقراطية والفرد اليموقراطي :

ينخطي الحراس اختيار الاوقات الفضلى للقرارات فينشأ جيل من الحراس احبط ، اقل عنادية بالموسيقى والرياضة البدنية ، ثم جيل ثان اسوأ منه ، اميل الى البغض وال الحرب .

وينشأ صراع بين فترين من الحراس : فئة صالحة تحافظ على دستور المدينة العادلة وترغب في الفضيلة ، وفئة فاسدة ترحب في المال والملك ، « وبعد نزاع عنيف ، يتفقون على اقتسام الاراضي والبيوت . » (٥٤٧) . ويطغى في هذه الدولة حب الحرب والدهاء ، حب المجد والغنى ، والأقبال على اللذات في الخفاء ، فتشح布 معالم الدولة المثلث ، وتُخرق قوانينها : ما عاد الحكم للفلاسفة ، وأصبح الحراس يملكون .

اما الفرد التيموقراطي فيطغى فيه الغضب على العقل ، ويؤثر الرياضية البدنية ، والاعمال الحربية ، والصيد . قد يرغب عن المال ، في شبابه ، ولكن العمر يتزع به نحو الطمع . لقد رأى اباه فقيراً ، مغموراً ، محتقرأ ، وسمع امهه وخدّامه يعيرون على هذا الاب زهده وخوله ، فقرر الا يقتفي خطى ابيه ، وان يسلك سبل الطموح ، والعناية بالشؤون العامة ، والنضال من اجل المجد .

## ٢ → الدولة الاوليغارشية ، والفرد الاوليغارشي :

يتقوى حب الغنى في الدولة التيموقراطية ، ويتحفّ حب النصر والمجد ، فيصبح جمع المال هم الجميع ، وتقدير الغنى فرق كل تقدير .

وهكذا يُرفع الغنى الى الحكم ، بل يُرفع الأغني ، ف شأن الدولة شأن سفينة سلّموا قيادتها لا لامهرهم بقيادة السفن ، بل لاغنائم .

وعيوب هذه الدولة كثيرة : انها تفقد وحدتها ، لأنها تقسم الى طبقتين ، فقراء واغنياء ، تتأمر كل منها على الاخرى . وانها تفقد قدرتها على الحرب ، ان استعانت بالقراء خشيتهم اكثر من العدو ، وان استجدت الاغنياء بخلوا بالمال . وان حاكها لا يخدم الجماعة .

بل يجمع المال وينفقه . في هذه الدولة غاب العقل والشجاعة ، وحل محلها شهوة المال ، البخل والطمع .

اما الفرد الوليغاريسي فينشأ هكذا : اخفق ابوه التيموقратي في حرب ، او في طلب ولاية ، فحاكمته الدولة ، ونفته او اعدمته ، وخسر ماله وشرفه . لهذا زهد ابنته في الشجاعة والطموح ، وجد يبحث عن المال ، تاجر وربح ، وما عاد يقدر سوى الغنى والاغنياء : البخل خلف خلف عنته الطموح . فاقتصر في النفقة ، وكدهس الاموال ، وهرب من كل صراع يكلف مالاً .

### ٣ – الدولة الديمocrاطية ، والفرد الديمocrطي :

يستغل الوليغارشيون الدولة ، فيكثر القراء ، وتكبر الهوة بين الطبقيتين . ينظر القراء الى انفسهم ، فإذا هم غارقون في الديون ، مدعون ، محقررون ، وينظرون الى حكامهم فإذا هم خلو من الحكم والشجاعة والفضيلة ، فتتحرّك في القراء شهوة الحكم ، ليستعيدوا ما فقدوا ، ويخلصوا من العار ، فيثورون على الاغنياء ، يقتلون منهم وينفون ، ويتولّون الحكم .

تمتاز الدولة الديمocratie بسوء الحكم : لا يحكم من حصل على العلم ، وعُرُف بالحكمة ، وكان له ماضٍ شريف ، بل يحكم من يعد الشعب بتحقيق آماله ، واشباع اهوائه .

وتمتاز الدولة الديمocratie بالحرية : لا يُرغِم احد على حرب ، ولا ينفذ حكم في مجرم : « ألم ترَ ، في ظل حكومة من هذا النوع ، انساناً حُكم عليهم بالاعدام ام النفي ، يظلّون رغم ذلك في وطنهم ،

ويسرحون بين الناس؟ يتنزه المحكوم كأن أحداً لا يأبه له أو يراه، وكأنه بطل غير منظور؟» (٥٥٨). والناس بعد يسرون على هواهم، يقولون ما يريدون، ويعملون ما يريدون، لا يردعهم حباء، أو قانون. ان حكم الدولة الديموقراطية «حكم للذين ، فوضوي ... ، يساوي بين المتساوي والمتفاوت» (٥٥٨).

اما الفرد الديمocrطي فينشأ هكذا : كان أولئك غارشياً بخجلأ ، ينفق المال في الضروري من الحاجات. ثم عاشر مبذرين ، واصغرى الى نصائحهم ، فأقبل ينفق في سبيل الكمال ، في كل ما هو لذة . الحياة اصبحت ، في نظره ، حياة ، والعفة جبناً ، والاعتدال دناءة ، واصبحت الفحة شجاعة ، والفوضى حرية ، والتهتك ابهاة .

لا نظام في حياته : اليوم يسكر ، وغداً يصوم ، اليوم يعني بالسياسة ، ويختبئ في الناس ، وغداً قد يصبح جندياً ، او تاجراً ، او طالب فلسفة ، وهكذا يقضي ، على ما يقول ، حياة للذلة ، حرّة ، سعيدة .

#### ٤ - الدولة الاستبدادية ، والفرد المستبد :

الاسراف في الحرية يقود الى الاسراف في العبودية (٥٦٤) . ففي فوضى الديموقراطية ، ينهض رجل من الشعب يهش الجميع ، ويلاطف الجميع ، ويعذب اعذب الوعود ، فيرفعه الشعب الى الحكم ، ويرى فيه أباً ومحاميًّا .

يؤمن هذا الحاكم شعبه بعلاشة الضرائب ، وتقسيم الاراضي ، ويختاط بحرس من ابنائه . يناؤه المنافسون فينفي منهم ويقتل . ولا

يلبّث ان يجد نفسه بين امرئين : اما ان يزول على يد اعدائه ، واما ان يكون ذئباً مستبداً . ويختار الاستبداد ، فيُبعد كل ذي كفاءة ، ويُلهمي الشعب بالحروب الخارجية ، وينهّب ما تحتاج اليه الحرب من مال ، ينهّب مال الهاياكل ، ثم مال الشعب نفسه . يبعد المقربين منه ، ويقرّب من حرر من العبيد . او استاجر من الغرباء ، ويقود الشعب بالعنف ، يجعل منه عبداً للعبيد !

اما الفرد المستبدّ فيهي لديه سلطان العقل ، وتطغى شهوة الجنس ، واذا به ينفق ماله في الاعياد ، والولائم ، والخلالات . وحاجته الى المال تحمله على السرقة ، والغش ، لا يردعه قانون ، او يمسك به شرف .

افضل الدول الدولة الاستقراطية ، التي يحكمها فلاسفة ، واسواؤها الدولة الاستبدادية . ارق الناس فلاسفة ، وأحطهم المستبدون .

### واما العدالة ؟

بدأنا الجمهورية بهذا السؤال : ما العدالة ؟ فما العدالة ؟  
ليست العدالة اتفاقاً خارجياً مصطنعاً بين افراد المجتمع – كما جاء في التحديد الرابع لها – بل هي شيء منشق من طبيعة المجتمع . وطبيعة الفرد : طبيعة المجتمع تفترض وجود طبقات متفاوتة ، وقيام كل طبقة بوظيفة ، وطبيعة الفرد تفترض قوى متفاوتة ، وقيام كل قوة بوظيفة ، حتى يسود العدل ، ويندحر الظلم .

اذا سادت هذه العدالة ، حكم الدولةـ الفلاسفة ، وساد في الفرد العقل ، فكان المكان الأول للحكمة . اما اذا اخْتَلَـ نظام العدالة ،

فتعمل الحكمة ، وتسعى الدولة والفرد مدفوعين بأهداف أخرى : بالمجده العسكري (التموقراطية) ، او المال (الاوليغارشية) ، او الحرية (الديمقراطية) ، او القوة (الدكتاتورية) .

٥

في نظام الدولة العادلة تناسق وانسجام ، وفي وصف الدول الأخرى حقائق لا نزال نخبرها في كل مجتمع . وكل يوم .

انما المتبصر في جمهورية افلاطون يرى اوهاماً وهذه اهمها :

١) الملكية والاسرة امران طبيعيان ، فكيف نحرّمها على الحراس ، على الجنود والحكام ، وبيدّهم القوة والسلطان ؟

٢) هل نجد دائماً فيلسوفاً يحكم المدينة ، ومن يوصله الى الحكم ، وهل كلّ "فيلسوف حاكم" صالح ؟

٣) تطور الدول - من عادلة الى تموقراطية ، الى اوليغارشية ، الى ديمقراطية ، الى دكتاتورية - تطور غير محتم .

قال افلاطون في نظام دولته العادلة : « انه نظام تحقق ، أو هو حقّقٌ<sup>١</sup> ، او سوف يتحقق ... تحقيقه غير مستحيل ، ونحن لا ندعو الى مستحيل ، وإن كنا نسلّم بصعوبة التطبيق .. ». (٤٩٩).

---

١) تحقق عبر التاريخ ، أو هو محقق في مكان مجهول .

## نصوص

أولاً : رأي أفلاطون ، من كتاب الملل والنحل للشهرستاني .

ثانياً : من كتاب الجمهورية :

- اصل العدالة .
- نشأة المدينة وضرورة الاجتماع .
- الحرّاس .
- الحكم لل فلاسفة .
- النساء جنود وحكام .
- شيوعية النساء والأولاد .

## رأي افلاطون

حکى عنه قوم من شاهده ، وتلمس له ، مثل ارسطوطاليس وطيماوس وثاوفرسطوس : انه قال<sup>١</sup> :

ان للعالم محدثاً مبدعاً أزلياً ، واجباً بذاته . عالماً يجمع جميع معلوماته على نعمت الاسباب الكلية . كان في الاول ولم يكن في الوجود رسم ولا ظلل ولا مثال عند الباري . وربما يعبر عنه بالعنصر والهيولي ...

ويُحکى عنه أنه أدرج الزمان في المبادئ ، وهو الدهر ، واثبت لكل موجود ، مشخص في العالم الحسي ، مثلاً موجوداً مشخصاً في العالم العقلي ، يُسمى ذلك المثل الافلاطونية .. ، وال موجودات في هذا العالم آثار الموجودات في ذلك العالم ...

قال : ولا كان العقل الانساني من ذلك العالم أدرك من المحسوس مثلاً منتزعأً من المادة معقولاً يطابق المثال الذي في عالم العقل بكليته ، ويطابق الموجود الذي في عالم الحس بجزئيته ...

قال : والعالم عالمان : عالم العقل وفيه المثل العقلية والصور الروحانية ، وعالم الحس وفيه الاشخاص الحسية والصور الجسمانية ...

قال : واذا اتفقت العلماء على ان حساً وحسوساً وعقاً ومعقولات ، وشاهدنا بالحس جميع المحسوسات ، وهي محدودة مخصوصة بالزمان والمكان ،

---

(١) ثبت هذا النص من كتاب «الملل والنحل» للشهريستاني (المتوفى سنة ٥٤٨ هـ) لترى أحد المفاهيم العربية لفلسفة افلاطون .

فيجب ان يشاهد بالعقل جميع المعقولات ، وهي غير محدودة ومحصورة  
بالزمان والمكان ، فنكون مثلاً عقلية ...

وجاءة المشائين وارسطوطاليس لا يخالفونه في هذا المعنى الكلّي ، الا  
أنهم يقولون : هو معنى في العقل ، موجود في الذهن الكلّي ، من  
حيث هو كلي ، لا وجود له في الخارج عن الذهن ... وأفلاطون  
يقول ذلك المعنى ، الذي اثبته في العقل ، يجب ان يكون له شيء  
يطابقه في الخارج فينطبق عليه ، وذلك هو المثال في العقل . وهو  
جوهر ، لا عرض ... ، وهو متقدم على الاشخاص الجزئية تقدماً  
العقل على الحس ، وهو تقدماً ذاتي وشرف معاً .

وذلك المثل مبادئ الموجودات الحسية منها بدأت واليها تعود . ويترعرع  
على ذلك ان النفوس الانسانية ، التي هي متصلة بالابدان اتصال  
تدبير وتصريف كانت هي موجودة قبل وجود الابدان ، وكان لها نحو  
من أنحاء الوجود ... ، وخالفه في ذلك تلميذه ارسطوطاليس ، ومن  
بعده من الحكماء ، وقالت ان النفوس حدثت مع حدوث الابدان ...

ورأيت في راموز<sup>1</sup> له انه قال : ان النفوس كانت في عالم الذكر  
مغتبطة مبتهجة بعالها ، وما فيه من الروح والبهجة والسرور ، فأهبطت  
إلى هذا العالم حتى تدرك الجزيئات ، و تستقبل ما ليس لها بذاتها ،  
بواسطة القوى الحسية ، فسقطت وسقط رياضها في المبوط ، واهبطت  
حتى يستوي ريشها ، وتطير إلى عالها باجنة مستفادة من هذا  
العالم ...

---

(1) راموز : اصل ونوج .

وحكى ارسطوطاليس ... ان افلاطون كان يختلف في حداثته الى اقراطيلوس فكتب عنه ما روى عن هرقليطس أن جميع الاشياء المحسوسة فاسدة ، وان العلم لا يحيط بها . ثم اختلف بعده الى سocrates ، وكان من مذهبة طلب الحدود دون النظر في طبائع المحسosات وغيرها ، فظنّ افلاطون ان ... الحدود ليست للمحسوسات . وانما وضع سocrates الحدود مطلقاً ، لا باعتبار المحسوس وغير المحسوس ، وافلاطون ظن ان وضعها لغير المحسوسات ، فأثبتتها مثلاً عامة .  
(المثل والنحل . للشهرستاني - القاهرة . ١٩٤٨ - الجزء الثاني ،  
ص ٢٩٩ - ٣١٤)

#### إشارة :

- نرى من هذا النص أن افلاطون ، كما فهمه الشهرستاني . يقول :
- ١) بمثل قائمة في ذاتها ، في عالم أعلى ، وبأن هذا العالم المحسوس نسخة عن المثل الروحية الثابتة .
  - ٢) بوجود النفوس قبل الابدان ، في عالم المثل ، وبعلمها بالمثل .
  - ٣) بهبوط النفوس الى عالم الابدان لتبلغ ، عن طريق الحواس ، كمالاً أوفى . وتعود الى عالمها .

#### اصل العدالة

غلوكون - أصر إلى كلامي ... في طبيعة العدالة وأصلها . يدعى الناس ان اقراف العدون خير ، ومقاساته شر . وان شر مقاساته يربو على خير اقرافه . ولهذا بعد ان تظالم الناس ، وخبروا نفع

العدوان وضرره ، رأى العاجزون عن الحصول على نفعه وابعاد ضرره أن يتافق الناس على الآية يتظالموا . ومن هنا نشأت الشرائع والمعاهدات . وسمّوا ما سنته الشرائع عادلاً مشرعوا . هذا هو اصل العدالة . وطبيعتها : انها وسط بين طرفين ، بين افضل الخيرات ، وهو العدوان دون عقاب ، وبين اسوأ الشرور ، وهو مقاساة العدوان والعجز عن الثأر . فالعدالة اذاً ليست مرغوبة على انها خير في ذاتها ، بل كوسيلة العاجز عن اقتراف العدوان . والقادر على العدوان لن يوافق على الامتناع عن اقترافه ومقاساته ، والا كان مجنوناً . هذه هي ، سقراط ، طبيعة العدالة واصلها ، في عرف الرأي العام .

(الجمهورية : الكتاب الثاني . عدد ٣٥٨-٣٥٩)

## نشأة المدينة وضرورة الاجتماع

سقراط - أرى ان المدينة<sup>١</sup> تنشأ لعجز الفرد عن الاكتفاء بنفسه في سدّ شتى حاجاته . أترى سبباً آخر لنشأة مدينة ؟  
أديمتوس - كلا .

سقراط - فهكذا يستعين انسان<sup>٢</sup> بانسان لعمل<sup>٣</sup> ما ، وبثان<sup>٤</sup> لعمل آخر ، فيجتمع في مكان<sup>٥</sup> واحد ، للقيام بشتى الحاجات ، عدد جم<sup>٦</sup> من الشركاء والتعاونيين ، ونطلق على ذلك المجتمع اسم مدينة .  
أليس كذلك ؟

أد - بلى ، دون ريب .

---

١) المدينة والدولة واحد . في مفهوم افلاطون . لأن مدننا كثيرة . في عصره . كانت دولاً .

س - ويتـمَ الأخـذ والعـطاء ، وكـل يـعتقد أن التـبادـل عـائدٌ إـلى نـفعـهـ الخـاصـ .

أـد - أـجل .

س - لـتـصـوـرـ ، إـذـا مـا اـسـسـ مـديـنـةـ : إنـهـاـ ، كـما يـبـدوـ ، حاجـاتـنـاـ .  
أـد - دونـ نـزـاعـ .

س - أوـلـ هـذـهـ الحاجـاتـ وـاهـمـهاـ القـوـتـ ، قـوـامـ وـجـودـنـاـ وـحـيـاتـنـاـ .  
أـد - دونـ شـكـ .

س - وـثـانـيـ حاجـاتـ المـسـكـنـ ، وـثـالـثـهاـ الملـبسـ وـلـواـحـقـهـ .  
أـد - أـجلـ .

س - وـلـكـنـ انـظـرـ ! كـيـفـ يـسـعـ مـديـنـةـ سـدـ كـلـ هـذـهـ الحاجـاتـ ؟  
الـاـ تـحـتـاجـ فـي ذـلـكـ إـلـى زـارـعـ ، وـبـنـاءـ ، وـحـائـلـ ، وـالـى سـكـافـ وـعـمالـ  
آخـرـينـ لـلـقـيـامـ بـحـاجـاتـ الـجـسـدـ ؟  
أـد - بـلـىـ .

س - فـاـصـغـرـ مـديـنـةـ إـذـاـ تـأـلـفـ مـنـ أـرـبـعـ اـشـخـاصـ أـوـ خـمـسـةـ .  
أـد - هـكـذـاـ يـبـدوـ .

س - وـلـكـنـ ماـ تـرـىـ ؟ أـيـقـومـ كـلـ وـاحـدـ بـعـلـمـهـ مـنـ أـجـلـ كـلـ الجـمـاعـةـ...  
أـمـ يـتـولـيـ كـلـ وـاحـدـ سـدـ كـلـ حاجـاتـهـ ؟  
أـد - التـعاـونـ ، يـا سـقـراـطـ ، اـسـهـلـ مـنـ الـاسـتـقـالـالـ بـالـعـملـ .

س - مـاـ تـرـىـ ، وـزـوـشـ ، أـقـرـبـ إـلـىـ الصـوـابـ ! ...  
الـطـبـيـعـةـ مـاـ سـاـوـتـ يـبـنـتـاـ ، بـلـ جـبـتـنـاـ بـهـبـاتـ مـتـنـوـعـةـ ، يـصـلـحـ كـلـ وـاحـدـ  
لـعـلـ . إـلـاـ تـرـىـ مـاـ أـقـولـ ؟

أد — بلى أرأه .

س — ومتى يأتي عملنا أفضل ؟ أحبن نمارس مهنة واحدة أم مهنة متعددة ؟

أد — حين نمارس مهنة واحدة .

س — ... وعليه فالعامل ينبع انتاجاً أكثر ، وأجود ، واسهل ، حين يتفرغ لعمل واحد يتناسب وهباته الخاصة ، وينفق من أجله الوقت الكافي .

أد — هذا قول حق .

س — ونحتاج إذاً إلى أكثر من أربعة مواطنين لسد ما ذكرنا من حاجات . فالحارث لن يصنع محراةه ، إذا أراده محراةً صالحاً ، ولا معوله . ولا سائر آلات الزراعة . والبناء لن يصنع آلاته المتعددة . وهكذا شأن الحائط والسكاف . أليس كذلك ؟

أد — انت تنطق بالحق .

س — وهكذا يزداد عدد السكان في مدينتنا الصغيرة ، إذا ما حوت نجاري ، وحدادين ، وعملاً كثرين آخرين .

أد — دون شك .

س — ولن يزداد العدد زيادةً كثيرة ، إذا ما اضفنا إلى السابقين رعاية المواشي ، فيكون للزارع ثيران للحراثة ، والبناء دواب للنقل ، والسكاف جلود وأصوات .

أد — ولكنها لن تبقى مدينة صغيرة ، إذا ما ضمت كل هؤلاء الأشخاص .

س - ويکاد يستحیل بعد قيام مدينة ، في اي موقع كان ، دون ان تفتقر الى اي استيراد .

أد - اجل هذا مستحیل .

س - وبالتالي تفتقر مدینتنا الى اشخاص آخرين يحملون اليها من مدينة أخرى ما يعوزها .

أد - هي تفتقر .

س - واذا ذهب هؤلاء الاشخاص فارغى الأيدي مما يحتاج اليه ابناء المدينة الأخرى ، ألا يعودون فارغى الأيدي ؟

أد - هذا ما أرى .

س - فعلی مدینتنا الا يقتصر انتاجها على ما يكفي استهلاکها ، بل يتعداها الى ما تقدمه بدل ما تستورد .

أد - هذا ضروري .

س - وعليه تحتاج مدینتنا الى عدد أكبر من الحرات والصناع .

أد - أجل .

س - والى عملاء يقومون باستيراد السلع المختلفة ، وتصديرها . أليس هؤلاء هم التجار ؟

أد - بلى .

س - ...وإذا كانت التجارة بحرية ، احتاجنا الى ملاحين كثيرين حاذقين .

أد - أجل الى ملاحين كثيرين .

س - ولكن كيف يتبادل الناس ممتوجاتهم ؟ ألم نؤسس المدينة ونجعلهم من أجل ذلك ؟

أد - يتم ذلك بالبيع والشراء . هذا واضح .

س - وهذا يحتاج الى سوق ونقود ...

أد - أجل .

س - ... وهناك نوع آخر من الناس تحتاج اليهم : ليست لهؤلاء قوى عقلية تؤهلهم لصفات الباقيين ، ولكن لهم من قوى البدن ما يمكنهم من الاعمال الشاقة ، فيعيشون قواهم هذه ، ويدعون ثمنها أجراً ، ويُدعون هم أجراء . أليس كذلك ؟

أد - بلـ .

س - وبهؤلاء الأجراء تكتمل المدينة .

أد - هذا ما أرى .

س - ... بعض الناس لا يكتفون بما وصفنا ، بل يرثون اقتناء اسرة وموائد ، وكل انواع الرياش ، ويكثرون من المأكولات الشهية ، والطيب ، والحظايا ، والحلوي .

فلا نقتصر اذاً على ما تقدّمنا وحسبناه ضروريًّا من مسكن وملبس وحذاء ، بل نحتاج الى الرسم والتطریز . والذهب والعااج وكل متع ثمين . أليس كذلك ؟

غلوكون - بلـ .

س - وبالتالي نضطر الى توسيع المدينة ... ، والى حشدتها بجماعات غير ضرورية لقيام المدن ، كالصيادين ، وارباب الفنون التقليلية من

نحاتين ورسامين . وكالشعراء والممثلين والراقصين وهواة المسرح ،  
وكصانعي السلع على انواعها واخصتها حلى النساء .

ونحتاج الى عدد اضخم من العمال ، من المربيين والمراضع والوصيفات ،  
ومن الحلاقين والطهاء ...

غ - لا بد من كل هؤلاء .

س - واذا ما عشنا هذا النوع من الترف ، الا نصبح احوج الى  
الاطباء ؟

غ - نصبح احوج .

س - والمدينة الا تضيق بسكانها عندئذ ، وتعجز عن عيالتهم ؟  
غ - هذا صحيح .

س - أولا نضطر عندئذ الى السطو على املاك جيراننا لنجد المراعي  
الكافية والحقول ؟ وجيراننا الا يضطرون قبلنا اذا ما ارادوا الحصول على  
الكماليّ ، الى معاملتنا بالمثل ، والانقياد الى شهوة الملك الجارفة ؟

غ - لا مندودة عن ذلك . يا سقراط .

س - أو نحارب ، يا غلوكون . أم ماذا ؟  
غ - نحارب .

س - ... وعليه نحتاج الى زيادة حجم المدينة زيادةً تؤلف جيشاً  
لليأ يجول ويصول للذود عن ارزاقنا ، وصدّ غارات الغزاة .

غ - ولمَ الجيش ؟ ألا يكفي اهالي المدينة لذاك ؟

س - كلا . ألا تذكر ما اتفقنا عليه ، حين اسستنا المدينة ، من انه  
يستحيل على الفرد الواحد اتقانٌ مهني متعددة ؟

غ - هذا صحيح .

س - وما قولك في الحرب ؟ أليست فناً قائماً بذاته ؟

غ - بلـى ، دون شك .

(الجمهورية : الكتاب الثاني ، عدد ٣٦٩-٣٧٤)

## الحرّاس

سقراط -- لا يملك حارس " ملكاً خاصاً ، عدا الاشياء الضرورية لعيشـه . لا يملك مسكنـاً خاصـاً به أو مخزنـاً . ولقاء ما يقومـ به من حراسـة يلقـى من المواطنين الطعام الضروري للحـارب ، عامـاً عامـاً . يتناولـ الحـارسـ طعامـهم علىـ مائـدة واحـدة ، ويعيشـون معـاً كجنـودـ فيـ حـربـ .

فيـ نفـوسـهـمـ منـ معـادـنـ الـاهـمـ ماـ يـغـيـبـهـ عنـ ذـهـبـ النـاسـ وـفـضـتـهـ ، وـمـنـ الـاـثـمـ انـ يـدـنـسـواـ الـذـهـبـ الـاهـمـ بالـذـهـبـ الـفـانـيـ ، لأنـ جـرـائمـ كـثـيرـةـ قدـ اـقـرـفتـ منـ اـجـلـ ذـهـبـ الـعـامـةـ ...

فعـلىـ الـحرـاسـ ، دونـ باـقـيـ السـكـانـ ، يـحـظـرـ التـعـاطـيـ بالـذـهـبـ وـمـسـتهـ ، اوـ دـخـولـ مـسـكـنـ يـحـويـهـ ، اوـ حـلـهـ ، اوـ الشـرـبـ باـكـوابـ فـصـيـةـ وـذـهـبـيةـ وهـكـذاـ يـنـجـونـ هـمـ وـتـنـجـوـ بـهـمـ الـمـدـيـنةـ .

اما اذا مـلـكـ الـحرـاسـ اـرـضاـ اوـ بـيـوتـاـ اوـ فـصـةـ ، فـانـهـمـ يـصـيرـونـ فـلاـحـينـ ، وـمـلـاـكـينـ ، وـتـنـقـلـبـ صـلـاتـهـمـ بـالـمـوـاـطـبـينـ مـنـ تـحـالـفـ الـىـ عـدـاءـ ، وـتـبـاغـضـ ، وـتـأـمـرـ ...

(الجمهورية : الكتاب الثالث ، عدد ٤١٦-٤١٧)

## الحكم للفلاسفة

سقراط — تغيير واحد يبدل المدن القائمة . وهذا التغيير ليس قليل القدر . سهلاً ، ولكنه ممكّن .

غلوكون — وما هو ؟

س — أرأي بلغت الموجة العظمى ، ولكن لن أحجم عن القول ، ولو نعمرني كلامي بموجة من الهزء والعار . أصحى إلى ما أقول .  
غ — قل .

س — لن تنتهي آلام المدن ، أيّها العزيز غلوكون ، ولا آلام النوع الانساني ، ولن تتحقق مدينة وصفناها ، ما لم يملك فلاسفة ، أو يتفلسف الملوك ، ما لم يجتمع في واحد السلطان والفلسفة ! ...  
(الجمهورية : الكتاب الخامس ، ٤٧٣)

وما دام فلاسفة هم القادرون على معرفة الثابت ، بينما العاجزون عن معرفته يهيمون في بيداء التعدد والتغيير ، وليسوا فلاسفة ، فأيتها نولي حكم المدينة ؟

غ — ما عسى يكون جوابي الحكم ؟

س — ألا نسلم حراسة المدينة إلى القادرين على رعاية قوانينها ومؤسساتها ؟

غ — هذا هو الصواب .

س — وإذا كان لدينا أعمى وبصير ، فهل تردد في أيّها أصلح حراسة أيّ شيء ؟

غ — كيف تردد ؟

س - وهل ترى فرقاً بين عيابن وبين من حرموا معرفة الاشياء في ذاتها وفاتهم اي مثال واضح ، وعجزوا عن التفرّق في الحق المطلق تفرّق الرسامين في ما يصوّرون ، تفرّقاً دقيقاً يمكنهم من العودة اليه في ما يسنون هنا من نواميس الجمال والعدالة والخير ، ان احتاجوا الى سنتها ، او يمكنهم من الحفاظ على هذه النواميس ، ان كانت هي موجودة؟

غ - وزوش ، ليس بينهم والعميان كبير فرق !

س - أو نوثرهم حراساً علي من يعرفون طبيعة كل شيء ، ولا يقتربون عنهم خبرة أو فضلاً؟

غ - من الحقيقة ان نوثرهم ! ...

س - علينا الان أن نحدد ما هو طبيعي للفلاسفة ... ولنسلم اولاً ان ارباب الفطرة الفلسفية هائمون أبداً بالمعرفة ، بما يجعلو لهم الحقيقة الازلية ، المستعصية على عوادي الكون والفساد .

غ - لنسلم .

س - وانهم هائمون بكل معرفة ، بكل فروع المعرفة من صغير وكبير ، من حقير وخطير ...

غ - انت على حق .

س - والآن ألا ترى ضرورياً ان يتّصف هؤلاء الفلاسفة بصفة اخرى؟

غ - ما هي ؟

س - الصدق ، اي نفور طبيعي من الكذب ، بل بغض " وحب " للحقيقة ... او تستطيع فطرة واحدة ان تعشق الحكمة والكذب معاً؟

غ - لا يمكن ذلك .

س - على من عشق الحكمة ، منذ صباه ، ان يتوقف بكل قواه الى معرفة كلّ حق .

غ - أجل ! ...

س - ومتى تحول الانسان بكل رغباته الى العلوم على انواعها ، أقبل على لذات النفس ، وزهد في لذات الجسد ...

غ - هذا ضروري جداً .

س - ومثل هذا الانسان عفيف ، زاهد كلّ الزهد في الغنى ، أبعد اهل الدنيا عن السعي وراء الثروة ، وما يرافقها من بذخ .

غ - حقاً ...

س - وهو الى ذلك يتعالى عن كل صغاره في الشعور ، فالصغراء أبعد شيء عن نفس توأقة الى معرفة الامور الالهية والبشرية معرفة جامعه شاملة .

غ - هذا عين الصواب .

س - أو تظن أن انساناً سامي التفكير ، متبصرًا ابداً في كل موجود ، يعلق شأنًا كبيرًا على حياتنا الحاضرة ؟

غ - هذا غير ممكن .

س - فهذا الانسان اذًا لا يهاب الموت .  
غ - لا يهابه ابداً .

س - فالفطرة الفلسفية الحقيقة تتنافى والجبن تنافيًا كليًا .  
غ - هذا ما ارى .

س - أو يسع انساناً متزناً ، حرّاً من الطمع والصغراء والعجرفة والجبن ،  
أن يكون غير أذوف ، ظالماً؟

غ - لا يسعه .

س - ... ولا اخالك تغفل عن هذا ايضاً .

غ - عن ايّ شيء؟

س - أبسطولة يتعلم الفيلسوف أم بصعوبة؟ أو يحب عامل " عمله  
حباً جمّاً ، إنْ كان يلاقي تعباً مضيناً ونجاحاً ضئيلاً؟

غ - كلا ، ذلك مستحيل .

س - وإذا كان عاجزاً عن حفظ ما يتعلم ، حليف النسيان ، ألا  
تفرغ جعبته من المعرفة؟

غ - تفرغ .

س - ... فلا ندريحنَّ حليف النسيان في عدد النقوش الفلسفية ،  
فعلى مثل هذه النقوش ان تكون قوية الذاكرة .

غ - دون ريب .

س - أو ترى أن الحقيقة والاعتدال حليفان أم لا؟

غ - هما حليفان .

س - فنطلب اذًا من الفيلسوف ، عدا ما ذكرنا من صفات ، عقلأً  
مطلوبًا على الاعتدال والاناقة ...  
غ - حسناً .

س - أو لا ترى أنَّ صفاتِ عدَّناها هي متساكنة ، ضرورة  
لنفس محتاجة الى معرفة الوجود معرفة تامة؟

غ - انها ضرورة جداً .

س - أو تجد اي عيب في مهنة لا يستطيع ان يتعاطاها سوى من حبته الطبيعية بالذاكرة ، وسهولة التعلم ، وكير النفس ، والاناقة ، وحب الحقيقة ، والعدالة ، والشجاعة . والعفة ؟

غ - من عساه يجد عيباً في مثل هذه المهنة ؟

س - أولاً نعهد بحكم المدينة الى اشخاص اتصفوا بمثل هذه الصفات ، وأنصجتهم السن والثقافة ؟

(الجمهورية : الكتاب السادس ، اعداد ٤٨٤-٤٨٧)

## النساء جنود وحكام

سقراط - بعدهما حدّنا دور الرجال ، نشرع في تحديد دور النساء ... وقد جعلنا من الرجال نوعاً من حرّاس قطبيع ...

افتشار انانث الكلاب ذكورها في حراسة القطبيع ، وفي الصيد ، وفي سائر الاعمال ، أم هي تلزم أماكنها ، تلد الاجربة وتربى ، عاجزة عن اي عمل آخر ، تاركة للذكور العمل والقيام بكل اعباء القطبيع ؟

غلوكون - نريد ان تشارط الاناث الذكور في كل شيء ، انما نعاملها في ما نطلب منها معاملة الأضعف ، ونعامل ذكورها معاملة الأقوى .

س - وهل نكلّف حيوانين عملاً واحداً ما لم يتلقيا نفس الغذاء ، ويتربيا نفس التربية ؟

غ - كلا .

مس - فان نكلّف النساء ما نكلّف به الرجال ، يجب اعدادهن كالرجال .

غ - یکب.

س - وقد علمنا الرجال الموسيقى ، ودرّبناهم على الرياضة البدنية .  
غ - أجمل .

مس - فلندر ب النساء على هذين الفتنين ، وعلى الحرب ، ونطالبهن بنفس الاعمال .

غ - هذا ما ينتج عما قلت.

غ - دون ریب.

س - واي هذه الامور أبعث على السخرية؟ أليس ظهور النساء عاريات على الملاعب يتدرّب مع الرجال، صبياً وطاعنات في السن؟

غ - وزوش ! ان هذا يدعو الى السخرية ، في وضعنا الاخلاقي القائم .

س — ... لا تخشين تهكم الساخرين ، وتنكرهم هذه البدع في  
تعاريف البدن ، والموسيقى ، وحمل السلام ، وركوب الخيل .

غ - انت على حق .

س - ... الى عهدي غير بعيد . كان اليونانيون يرون في عري الرجال عيّناً وسبب هزء ... ولا اثبت الاختبار أنّ التعرّي ، اثناء هذه المدارين ، افضل من اللباس ، ما عاد العقل يرى في العري عيّناً ، بل يراه أفضليّاً . الاحمق من يسخر بغير الشرّ ، وبهذاً بغير الجعنون والفساد ! ...

غ - هذا عين الصواب .

س - ... اذا بدا لنا فرق بين الجنسين في القدرة على ممارسة صناعة او وظيفة ، انتظنا بكل جنس ما هو عليه اقدر . اما اذا انحصر الفرق في شؤون النسل والولادة ، فلن نسلم بفارق بينها في موضوع بحثنا ، بل نظل نعتقد بقدرة الحراس وزوجاتهم على القيام بنفس الاعمال .

غ - ولن تكون على خطأ .

س - ... ما من عمل متعلق بادارة المدنية يختص بالمرأة كامرأة ، او بالرجل كرجل ، ولكنها مواهب طبيعية يستوي فيها الجنسان ، وفي جبلا المرأة ما يمكنها من القيام بكل اعمال الرجل ، وان تكون في كلّها أضعف منه .

غ - هذا هو الصواب .

س - انحصر الاعمال كلّها بالرجل دون المرأة ؟

غ - وكيف تفعل ذلك ؟

س - ... بعض النساء قادرات على تعاطي الطب والموسيقى ، وبعضهن عاجزات .

غ - أجل .

س - أفالا يكون بعضهن مؤهلات للرياضة وال الحرب ، وبعضهن غير مؤهلات ؟

غ - هذا ما اعتقد .

س - أفاليس بعض النساء يحببن الحكمة ، وبعضهن يكرهنهما ؟ وبعضهن قادرات على الغضب دون بعض ؟

غ - بلى .

س - بعض النساء اذاً صالحات للحراسة دون بعض . أوما اخترنا للحراسة الرجال الصالحين ؟

غ - بلى .

س - فما من فرق طبيعي اذاً بين الرجل والمرأة في القدرة على حراسة المدينة ، وان تفاوتا في هذه القدرة .

غ - لا فرق .

س - فعلينا ان نختار محاربات كمحاربين يعيشون معاً ، ويحرسون المدينة ، ما دامت القدرة موجودة ، والطبائع متشابهة .

غ - دون ريب .

س - أولا نكلف الطبائع الواحدة اعمالاً واحدة ؟

غ - بلى .

س - ها قد عدنا الى حيث ابتدأنا ، وسلمنا بانه طبيعي لنساء حرسنا ان يمارسن مثلهم الموسيقى والرياضية .

غ - دون ريب .

س - ... أليس الحرس أفضل المواطنين ؟

غ - افضل منهم بكثير .

س - والحراسات ألسن افضل النساء ؟

غ - هن افضل .

س - وهل من شيء افضل للمدينة من ان يحرسها خير الرجال وخير النساء ؟

غ - كلا .

س - وهلا نحصل على هذه النتيجة باستعمالنا الرياضة والموسيقى؟ ...

غ - بلى .

س - وهكذا تعرى نساء حرائسنا ، فبُرُدُّ الفضيلة يقوم مقام الشياب . ويشارطون الرجال الحرب ، وكل ما يتصل بحراسة المدينة ، ويترفعن من كل الاعمال الأخرى . على اننا نخصلهن بأخف الواجبات نظراً لضعفهن الجنسي . اما الذي يهزأ بالنساء العاريات ... فلا يدرى ما يفعل ، لأنه من حقنا دائمآ القول بان النافع جميل ، والضار وحده دنيء .

غ - انت على حق .

(الجمهورية : الكتاب الخامس . اعداد ٤٥١-٤٥٧)

### شيوعية النساء والأولاد

سقراط - وثم قانون آخر .

غلوكون - ما هو؟

س - نساء جنودنا مشاع لا يستقل احدهم بإحداهم . والأولاد كذلك مشاع لا يعرف والد ولد ، ولا ولد والد ... فاخترت النساء كما اخترت الرجال متشابهين قدر الطاقة في الطبايع . ويعيش هؤلاء معاً ، ويأكلون معاً ، لا يخصل احدهم بذلك ، ولا يفترقون ...

ولنشجع قران افضل الرجال بأفضل النساء ، لا قران اسوأ الجنسين .  
ولنثتهم بتربية اولاد الاولين دون الآخرين ...

علينا ان نولم الولائم ، ونرفق العرائس ، نقدم الذبائح ، ونشهد قصائد  
الشعراء المنظومة لهذه المناسبة ...

وحين يولد الاولاد نكل الى موظفين — رجالاً ونساء — امر العناية  
بهم ... ويهتم هؤلاء الموظفون بعذاء الاولاد ، فيأتون بأمهاتهم ليرضعنهم  
من اثدائهن الملاي ، متخذين كل الاحتياطات لكي لا تعرف أم  
ابنها ...

غ — انك تسهل على نساء حراسنا ولادة الاطفال .

س — هذا ما يجب ... ولتكن هذه الولادة في شرخ الصبا .

غ — نعم .

س — أو لا تواافقني ان شرخ الصبا هو سن العشرين للإناث والثلاثين  
للذكور ؟

غ — والى كم يمتد هذا الطور ؟

س — تلد المرأة من العشرين الى الأربعين ، وينسل الرجل ... من  
الثلاثين الى الخامسة والخمسين .

غ — لا شك في ان هذا افضل عمر للجنسين جسداً وعقلاً .

س — ... وهكذا تتحقق شيوعية النساء والولاد بين حراس المدينة .  
(الجمهورية : الكتاب الخامس ، اعداد ٤٥٧-٤٦١)



# أَرْسْطُو

(٣٨٤ - ٣٢٢)

## تُرْجُمَتْهُ

في اسطاغيرا ، على الشاطئ الشمالي من بحر ايمسه ، ولد ارسطو ، « استاذ من يتعلمون » (داتي) .

كان ابوه نيقوما خوس طبيب امتناس الثاني جد الاسكندر .

سنة ٣٦٧ ، قدم ارسطو اثينا ، ودخل الاكاديمية تلميذًا لافلاطون .

وظلّ تلميذًا حتى كبر ونضج ، حتى موت المعلم سنة ٣٤٨ .

سنة ٣٤٣ ، دعاه فيليب الثاني ، ملك مقدونية ، وكلفه تشقيف الاسكندر . عني ارسطو بتلميذه ، فهدى به تهذيباً اثيناً عالياً ، وغذى في نفسه البغض للفرس . وما طال الوقت حتى تسلم الاسكندر مقابلد الحكم ، ثم قام بحملته على الشرق .

حيثندى غادر ارسطو البلاط المقدوني ، وانهى اثينا . وفي اثينا ، سنة ٣٣٥ ، انشأ مدرسة اللوقيون (Lycée) ، وجهزها بالمكاتب والمتاحف ، وشرع يعلم فلسفته الجديدة . كان يمشي اثناء القائه الدرس ، فلدعى تلامذته بالمشائين .

بعد موت الاسكندر سنة ٣٢٣ اضطهد الحزب المقدوني ، واتهمه ارسطو بالزندة ، ففر الى خلقيس ، وفيها مات على اثر مرض بالمعدة .

## تألیفه

عرف العرب جل تأليف ارسطو العلمية ، واليک اهم ما نعرف منها :

### ١ - المنطق :

مجموعة تأليف هي : المقولات <sup>١</sup> ، والعبارة <sup>٢</sup> ، والقياس <sup>٣</sup> ، والبرهان <sup>٤</sup> ، والجدل <sup>٥</sup> . والغالطات <sup>٦</sup> .

### ٢ - الطبيعيات :

اهم تأليف ارسطو فيها : السماع الطبيعي ، والسماء <sup>٧</sup> ، والكون والفساد ، والآثار العلوية ، والنفس ، والطبيعتيات الصغرى (مجموعة كتب صغيرة) ، والحيوان .

---

١) المقولات معان كلية يمكن ان تكون بمولات في قضية . وهي عشر : الجهر . والكمية . والكيفية . والاضافة . والمكان . والزمان . والوضع . والملك ، والفعل . والانفعال .

٢) العبارة او القضية هي تركيب محمول مع موضوع . مثل : النفس خالدة .

٣) القياس مقدمتان ونتيجة مثل : كل انسان مائد ، وزيد انسان ، فزيد مائد . والقياس اشكال مختلفة .

٤) البرهان قياس يقيني المقدمات ، يقيني النتيجة .

٥) الجدل قياس محتمل المقدمات ، محتمل النتيجة .

٦) المغالطة او السفسطة قياس فاسد .

٧) زيد بعض فصول الى هذا الكتاب فأصبح : عند العرب ، السماء والعالم .

### ٣ — ما بعد الطبيعة او الفلسفة الاولى :

كتاب في اربع عشرة مقالة مرتبة حسب حروف الأبجدية اليونانية .  
المقالة الثانية منه — الالف الصغرى — منحولة ، ومثلها ، على الارجح ،  
الثانية عشرة . الكتاب مفكك وضع في اوقات مختلفة ، وفي اغراض متباعدة .

### ٤ — في الاخلاق :

الاخلاق الى نيقوما خوس . ونيقوما خوس بن ارسطو .

### ٥ — في السياسة :

كتاب السياسة — كتاب النظم الدستورية ، وليس لدينا منه سوى  
دستور اثينا .

### ٦ — في الفن :

كتاب في الخطابة ، وآخر في الشعر .

### ٧ — التلوجيا ارسسطو :

هذا كتاب منحول صنفه مؤلف يونياني مجهول ، ثم نُقل . الى السريانية  
فالعربية ، ولا نعرف سوى النص العربي .

في هذا الكتاب خليط من افلاطون وارسطو وافلوطين (٢٧٠—٢٠٤) ،  
وقد حسبه العرب لارسطو فأدائى بهم ذلك الى نسبة نظريات افلوطينية  
الى ارسطو ، والى التأثير بها ، واهماها الثنتان : نظرية فيض العالم عن  
الله ، ونظرية الاشراق او قدرة النفس البشرية ، وهي بعد في البدن ،  
على مشاهدة الله .

## فلسفته

يقسم ارسطو العلوم قسمين : نظرية وعملية .  
العلوم النظرية ثلاثة : الرياضيات ، والطبيعيات ، والاهليات او ما بعد الطبيعة . ولم يمؤلف ارسطو في الرياضيات .

والعلوم العملية ثلاثة ايضاً : الاخلاق ، وتدبير المنزل ، والسياسة :  
الاخلاق تعني بالانسان من حيث هو فرد ، وتدبير المنزل يعني به من حيث هو في اسرة ، والسياسة تعني به من حيث هو في جماعة .  
بقي المنطق والخطابة والشعر : ما عدّ ارسطو المنطق علمًا ، بل آلة للعلوم ومقدمة . وكتاب الخطابة يربطه طوراً بالمنطق ، وآخر بالسياسة .  
اما كتاب الشعر فيمكن عدّه علمًا خاصًا .

ندرس عند ارسطو ما كان له في الفلسفة العربية اثر ، واهمه يعود الى المسائل التالية :

## الحركة

الحركة من اهم المعضلات التي تعرض لها ارسطو ، فما طبيعتها ،  
وما علّتها ، وما زمانها ؟

طبيعة الحركة :

انكر هرقلبيطس كل وجود ثابت : الحركة جوهر الاشياء .  
وانكر الاليون - فرمانيدس وزينون - كل حركة : الوجود ساكن ثابت .

وحاول افلاطون ان يلائم بين المذهبين ، فقال بعالمين : احدهما متحرك هو عالم الحس ، والآخر ثابت ، هو عالم المثل .

اما ارسطو فخالف كل سابقيه هؤلاء :

- انكر على هرقليطس ان تكون الحركة جوهر الاشياء : لا حركة دون شيء ثابت توالى عليه الصفات ، ويحدث فيه التغير .

- وانكر على الایلين ان يكون الوجود ثابتاً : ان سلمنا بهذا كذبنا الحس والعقل معاً .

- وانكر على افلاطون وجود عالم المثل مؤيداً رأيه بأدلة أشهرها ما عرف «بديليل الانسان الثالث»<sup>١</sup> : اذا كان لكل ما هو مشترك بين كثيرين مثال ، فان للمشترك بين الانسان المحسوس ومثال الانسان مثلاً ثانياً ، وللمشترك بين هذا المثال والمثال الاول والانسان المحسوس مثلاً ثالثاً ، وهكذا الى غير نهاية !

ان الوجود ، في نظر ارسطو ، اثنان : وجود بالقوة ، وجود بالفعل .  
الحجر هو بالقوة تمثال ، والبيضة عصفور ، والبزرة شجرة ، والباهل عالم ، اما التمثال والعصفور والشجرة والعالم فوجودات بالفعل . وما الحركة سوى الانتقال من القوة الى الفعل ، من الحجر الى التمثال ، مثلاً .  
وهكذا يستقيم ضد هرقليطس وجود ثابت ، هو وجود بالقوة او بالفعل ، ويستقيم ضد الایلين وجود الحركة ، وهي انتقال الوجود بالقوة الى وجود بالفعل . ليست الحركة جوهر الاشياء ، ولا هي مستحيلة .

---

١) وجه افلاطون ، في كتاب فرمانيدس ، نقداً الى نظرية المثل . ومنها هذا النقد الاسطاليسي ، فهل سجل افلاطون في كتابه نقد تلميذه ؟

والحركات اربع : من مكان الى مكان . ومن كم الى كم ، ومن كيف الى كيف ، ومن كون الى فساد .

واعمق هذه الحركات الاربع الحركة من الكون الى الفساد فكيف تتم ؟ لنتمثل على ذلك بالخشب والرماد : اذا احرقنا الخشب اصبح رماداً . طبيعة الرماد ، في نظر ارسطو ، غير طبيعة الخشب ، ولكن ما في الخشب حين احترق ، واتي الرماد من العدم ، بل شيء من الخشب ظل في الرماد شيءٌ تغيير . واذاً في الخشب عنصران يكونان جوهره : احدهما مشترك بين الخشب والرماد ، والآخر مختلف . العنصر المشترك يدعوه ارسطو الهيولي ، والعنصر المختلف يدعوه الصورة . الهيولي في الخشب والرماد واحدة ، اما الصورة فختلفة : صورة الخشب تجعله خشباً . وصورة الرماد تجعله رماداً .

واذاً استطاع الخشب ان يتغير ، ان يصبح رماداً ، لانه مركب من هيولي وصورة ، وهذا شأن كل جسم .

الهيولي في كل الاجسام واحدة : هي العنصر المشترك الثابت . اما الصورة فتختلف من جسم الى جسم : هي العنصر المبدل على الهيولي . الهيولي هي القوة ، قوّةُ قبول الصور ، لا ماهية لها ، ولا كمية ، ولا كيف . والصورة هي الفعل ، بها يتكون الكائن ذا طبيعة معينة ، وكمال خاص ، فالصورة اسمى من الهيولي .

ليست الهيولي والصورة كائنين ، بل هما علتان ناقصتان ، يتكون عن اتحادهما كائن ، يتكون جسم معين . لا توجد الهيولي بذاتها ، ولا تُعرف بذاتها ، بل تُوجَد وتُعرَف في الجوهر الحاصل عن اتحادها بالصورة : نسبة الهيولي الى جسم ما نسبة النحاس الى التمثال ، والخشب الى السرير .

الهيوطي قوة ، وأصل كل وجود بالقوة ، والصورة فعل ، وعلة كل وجود بالفعل .

### علة الحركة :

العلل ، في نظر ارسطو ، اربع : مادية ، صورية ، وفاعلة ، وغائية . فالعلة المادية ما منه يُصنع الشيء ، والعلة الصورية ما به يصبح الشيء ذا وجود معين ، والعلة الفاعلة ما عنه يحدث الشيء ، والعلة الغائية ما لا يُجله يُصنع الشيء .

وكل حركة تحتاج الى علة : الحركة انتقال من قوة الى فعل ، وحصول على وجود بالفعل . ولا يستطيع اي كائن ان يحصل بنفسه على ما ليس له ، فلكل حركة محرك .

وتنتهي سلسلة المحرّكين والمتحرّكين الى محرك اول غير متحرك : اذا كان المتحرك الاول متحرّكاً ، احتاج الى محرك ، ولم يبقَ الاول .

هذا المحرك فعل محض ، لانه لو كان قوة ، او تغالطه قوة ، لاحتاج الى محرك ، وقبل التحرك . وبالتالي هو تام .

وهذا المحرك روح : كل مادة متناهية ، وكل قوة في مادة متناهية ” ، وبالتالي لا يستطيع المحرك الاول ان يحرك العالم حركة ازلية ، اذا كان مادة .

وهذا المحرك عاقل ، على انه لا يعقل سوى ذاته – والا لا يصبح معلوم معقوله – ، وبالتالي لا يعلم العالم ، ولا يعني به . ولكن كيف يحرك العالم ، ولا يعلمه ؟ انه يحركه كغاية ، كما يحرك المعشوق العاشق .

ازلية الحركة :

رأى ارسطو ان حركة العالم ازلية ، وبالتالي العالم نفسه . وقد استند ، لآيات رأيه هذا ، الى طبيعة الحركة ، والى ازلية المادة والزمان . وهذه اداته :

١ - استناداً الى طبيعة الحركة :

الحركة اضافة قائمة بمضارف : محرك ومتحرك .  
وحركة العالم حادثة" ، اذا كانت أولى ، وازلية" ، اذا لم تكن أولى ، لأن لا أول للازلي" .

وحركة العالم ليست أولى حادثة ، سواء نظرت اليها كاضافة ام الى المضارف :

أ - فإن نظر اليها كاضافة ، وتقل بمحدوتها ، تضطر الى التسليم بتغيير المضارف ، أو أحدهما : لا تجد اضافة الا اذا جد تغير في المضارف ، لا يصبح عدد" ، مثلاً ، ضعف آخر ، الا اذا تغير العددان أو أحدهما .

وهذا التغيير في احد المضارف ، أو في كلها ، هو وضع" جديد موّات للتحريك والتحرّك ، وحركة" سبقت حركة العالم ، فلا تبقى هذه الحركة أولى حادثة .

قال ارسطو : «كل قادر على الفعل والانفعال ، على التحريك والتحرّك ، ليس قادرًا على ذلك في كل الحالات ، بل في حالات معينة اهمها التجاور . فحين يتداينان ، يحرك محرك ، ويتحرّك متحرّكون ... واذا لم تكن الحركة قائمة دائمًا فذاك ، دون شك ،

لأن المحرّك ما كان في وضع يمكنه من التحرّك ، ولا المتحرّك من التحرّك ، فاقتضى لاحركة تغيير احدهما . وهذا وضع كلّ مضافين : اذا لم يكن احدُ المضافين ضعفَ الآخر ، مثلاً ، ثم صار ، فذاك لأن احدهما تغيير ، التمّ يكن الاثنان . وهكذا تكون حركة قد سبقت اول حركة . » (السماع الطبيعي ، المقالة الثامنة) .

ب - وان تنظر الى حركة العالم ، من حيث هي قائمة بمضافين ، المحرّك والمتحرّك ، فهذان المضافان إما حدثان وإما ازليان .

فإنّ كانا حدثنين فحدثوتها قد سبق حركة العالم ، وهذا الحدوث نفسه حركة ، فلا تبقى حركة العالم أولى حادثة .

وانّ كانا ازلين ساكنين فسكنونها قد سبق حركة العالم . ولا يزول السكون الا اذا زال سببه ، لأن السكون انعدام الحركة ، فلكل سكون سبب . وزوال سبب السكون هذا حركة ، فلا تبقى حركة العالم أولى حادثة .

قال ارسطو : « ان يكن كلّ متحرّك حدثاً قبل تغييره وحركته ينبغي حدوث حركة أخرى ، حركة حدوث وحدوث حركة . وان نسلم بأن الموجودات ازلية ، سابقة للحركة ، ظهرت لنا حماقة هذا الرأي بمجرد التفكير فيه ... ذاك ان الاشياء ، من حركة ومتحركة ، اذا اصبح احدها ، في وقت ما ، اولّ محرك ، والآخر اولّ متحرّك ، وذاك بعد ... أنّ كانا ساكنين ، فان ذلك يقتضي حركة سابقة : ذاك انه كان للسكون سبب ، لأن التسكين قضاء على الحركة . وهكذا تكون حركة قد سبقت الحركة الأولى .

(السماع الطبيعي ، المقالة الثامنة)

تستند برهنة ارسطو ، في كل ما تقدم ، الى تحديده الحركة الحادثة حركةً أولى ، والى كونه يستحيل ان تكون حركة العالم أولى ، لأنها ضرورةً مسبوقة بحركةٍ أخرى ، بتغيير المضائف ، او حدوثها ، او زوال سبب سكونها .

ولكن لمَ لا تكون حركةُ العالم ، المسبوقةُ بحركةٍ أخرى ، حركةً حادثة ، وهي حركة ثانية؟ إن تكمن كلّ حركة أولى حادثة ، فليست كلّ حركة حادثة أولى ، بل الثانية حادثة ، والثالثة ، والرابعة ...

## ٢ - استناداً الى ازليّة الزمان :

الزمان قدر الحركة ، تابع لها . والزمان ازلي ، فالحركة ازليّة .

وازليّة الزمان هذا دليلها : حقيقة الزمان هي الآن ، والآن وسط ، نهايةٌ ماضٍ وبداية مستقبل . فلا آن دون قبل وبعد ، وبالتالي دون زمان سابق ولاحق ، فلا بدء للزمان ولا نهاية .

قال ارسطو : « يستحيل وجودُ الزمان وتصوره دون الآن . والآن واسطة ، بدايةٌ ونهاية ، بداية آتٍ ونهاية ماضٍ ، فالزمان قائم أبداً ... لأنه قبل كل آنٍ وبعده . واذاً كان هذا شأنَ الزمان فهذا ايضاً بالضرورة شأنُ الحركة ، لأن الزمان تبع الحركة . » (السماع الطبيعي ، المقالة الثامنة) .

## ٣ - استناداً الى ازليّة المادة :

كل مادة متحركة ، والمادة ازليّة ، فالحركة ازليّة .

وازليّة المادة هذا دليلها : « لو كانت المادة حادثة لاحتاجت الى

موضوع... تحدث عنه . والحال ان المادة هي هذا الموضوع ، وبالتالي ينبغي وجودها قبل حدوثها . » (السماع الطبيعي ، المقالة الأولى) . وهذه المادة الازلية هي الهيولى: ما اوجدها الحركة الاول ، بل تحركت هي شوقاً اليه حركة ازلية ، فتحقق ما فيها من صور كامنة ، وكان هذا العالم .

## النفس

يحدد ارسطو النفس بأنها «كمال اول جسم طبيعي آلي» ، فما معنى هذا التحديد ؟

انها كمال اول اي صورة الجسم الجوهرية . فالنفس اذاً صورة الانسان ، واتحادها بالبدن اتحاد جوهرى – لا عرضي ، كما علّم افلاطون – ، وكل افعال الانسان افعال المركب من نفس وبدن . وهي صورة جسم طبيعي ، لا جسم صناعي كالباب والكرسي ، وهذا الجسم ذو آلات ، اي ذو اعضاء حية يعمل بها .

ونبحث من مسائل النفس ثلاثة : قواها ، ومعرفتها ، ومصيرها .

اولاً : قواها

النفس البشرية ثلاثة : نباتية ، وحيوانية ، وناطقة .

قوى النفس النباتية اثنان : النمو والتوليد . بالغذاء يحصل النمو ، ويحفظ الشخص ، وبالتالي يبقى النوع .

قوى النفس الحيوانية اثنان ايضاً : الحركة والاحساس . ومقر هذه النفس القلب .

اما النفس الناطقة فتمتاز بالعقل . والعقل اثنان : نظري يدرك ماهيات الاشياء ، ويعيّز الحق من الخطأ ، وعملي يميّز بين الخبر والشر ، فنشتهي الاول وننفر من الثاني .

ثانياً : معرفتها :

انكر هرقليطس كل معرفة ، وقال فرمانيدس بمعروفة عقلية صحيحة ومعرفة حسية خاطئة ، وقال فروطااغورس بمعروفة نسبية ، وقال افلاطون بمعروفة حسية ظنية ، ومعرفة عقلية يقينية تمت في عالم المثل ، ونستعيدها بالذكر .

اما ارسطو فقال بمعروفة صحيحة مطلقة ، حسية وعقلية ، حاصلة في هذا العالم وبه . فكيف شرح هذين النوعين من المعرفة ؟

## أ — المعرفة الحسية :

قوى هذه المعرفة هي :

### ١ — الحواس الخمس :

بهذه الحواس تتصل بعالم الاجسام ، وفيها تنطبع صور المحسوسات . للحواس محسوسات خاصة ، كاللون للنظر ، والصوت للسمع ... ، وطا محسوسات مشتركة بين اثنتين منها او اكثر ، كالحركة والشكل والكمية والعدد .

لا تغلط الحواس ، اذ تدرك محسوساتها الخاصة ، ويمكن ان تغلط اذ تدرك محسوسات مشتركة .

## ٢ - الحس المشترك :

اهم وظائفه اثنان :

الاولى ، ان يجمع بين ما تبادر من صور المحسوسات ، ويقابل بينها ويميز : بالنظر تميّز الابيض من الاسود ، وبالذوق الحلو من المر ، وبالحس المشترك الابيض من الحلو .

الثانية ، ان يجعل الحاس يعي احساسه ، اي ان يدرك بهذا الحس انه راء او سامع ... قال ارسطو : « ليس النظر ما به نرى انتا ترى » .

## ٣ - الخيال<sup>١</sup> :

يحفظ صور المحسوسات بعد زوال الاحساس ، وغياب المحسوس ، ويستعيد هذه الصور استعادةً عفوية ، او بقوة التفكير الخاص بالانسان. وقد يناسب اليه ارسطو اختراع الصور ، سيا في الاحلام وحالات المرض والانفعال الشديد .

## ٤ - الذاكرة :

تستعيد صور المحسوسات . وتختلف عن الخيال بأنها تستعيد صورة على أنها صورة محسوس معين ، قد ادركناها في زمان معين .

والذاكرة تكون عفوية ، وتكون تذكرًا . التذكر نوع من القياس يفترض ارادة وتفكيرًا ، وهو خاص بالانسان دون الحيوان .

ويتذكرة الانسان - كما يذكر ويتخيل - حسب قوانين يتم بمقتضاهما تداعي الصور ، وهي قوانين التشابه ، والتضاد ، والتجاور .

١) وباليونانية : فنطاسيا .

## ب - المعرفة العقلية :

المعرفة الحسية مشتركة بين الانسان والحيوان ، والمعرفة العقلية خاصة بالانسان . الحس يدرك صور الاشياء المقيدة بزمانٍ ومكانٍ ، والعقل يدرك ماهياتها المجردة : الحس يدرك هذا الانسان او ذاك ، والعقل يدرك ما الانسان ؟ فكيف يتم هذا الادراك العقلي ؟

يوافق ارسطو افلاطون في ان موضوع العلم هو الكلّي الثابت ، ولكنه ينكر ان تكون الكليات هي المثل ، او معرفة لها .

ليس الكلّي موجوداً قائماً في ذاته : الموجودات القائمة في ذاتها هي الاشياء ، اما الكلّي فلا وجود له الا في العقل . ليس المثال الكائن الحقيقي ، كما يرى افلاطون ، بل الجوهر المركّب من المادة والصورة . واستناداً الى هذه المبادئ شرح ارسطو المعرفة العقلية على الوجه الآتي :

الكليات موجودة في صور المحسوسات بالقوة ، محتاجة الى محرك يجعلها كليات معقوله بالفعل .

والعقل اثنان : منفعل ، وفعال . الاول ، عقل بالقوة لا يدرك شيئاً في الاصل . فكأنه صفحة بيضاء ، وهو يحتاج الى محرك يجعله عقلاً بالفعل . والثاني ، عقل فعال يجعل صور المحسوسات ، المقولات بالقوة ، مقولات بالفعل . ويجعل العقل المنفعل . العاقل بالقوة ، عاقلاً بالفعل .

شأن العقل الفعال مع المقولات والعقل المنفعل شأن النور مع الالوان والنظر : النور يجعل الالوان مرئية والنظر رائياً ، والعقل الفعال يجعل صور المحسوسات معقوله ، والعقل المنفعل عاقلاً .

نظريّة المعرفة اذاً تطبيق جديد لنظريّة القوّة والفعل ، والمعرفة ليست تذكراً ، بل اقتباساً من عالم الحس : لا شيء في العقل ما لم يحلَّ او لاً في الحس ، وان اختلف شكل الحلول .

ثالثاً : مصيرها :

كل ما في النفس حادث مع البدن الا العقل ، فهو ازلي وآتٍ من خارج : « العقل وحده يأتي من خارج ، وهو وحده إلهي ، لأن فعله مغاير كل المغايرة لفعل البدن ». (كون الحيوان : الكتاب الثاني ، الفصل الرابع) .

ولكن ما مصير النفس : هل تخلد ام تفني ؟ ان نصوص ارسطو مقتضية ، غامضة ، ويمكننا اثبات القضايا التالية :

١ - كل ما سوى العقل ، في النفس الانسانية ، فاسد :

قال ارسطو : « اما اذا تسأعلنا هل يبقى شيء بعد فساد المركب ، فالامر في حاجة الى بحث . لا شيء يمكنه ذلك بالنسبة الى بعض الموجودات كالنفس مثلاً . وليس النفس كلها ، بل العقل وحده ، لأن بقاء النفس كلها مستحيل على الارجح ». (Métaph. A, 3, 1070 a) .  
— (ما بعد الطبيعة : الالف الكبرى : ٣ : ١٠٧٠ أ) .

وقال ايضاً : «يدو ان العقل جنس آخر من النفوس ، وهو وحده قابل لمقارقة باقي اجزاء النفس مقارقة الحالد للفاسد . اما باقي اجزاء النفس فواضح انها لا تستطيع ان تبقى مقارقة ». (dc anima: II, 2, 413b, 25) .  
— (كتاب النفس : الفصل الثاني : ٤١٣، ٢ ب ، ٢٥) .

٢ - في النفس عقلان : فعال ومنفعل . الاول لا ريب خالد ، والثاني فاسد :

يقول ارسطو ان في النفس عقلين ، ويقول ايضاً ان العقل يجب ان يكون من جهة غير منفعل ، ومن جهة منفعلاً وبالقوة .

ويقول ارسطو بان العقل المفعل – او العقل من حيث هو منفعل – فاسد ، اما العقل الفعال فخالد : « العقل الفعال هو القابل للمفارقة ، وهو غير منفعل اصلاً ، غير ممتزج بمادة ... وبعد ان يفارق يعود الى ما هو بحسب ماهيته ، وهو وحده من حيث هو كذلك خالد ودائماً ، ... بينما العقل المفعل فاسد . » (de anima: III, 5) – (كتاب النفس ، الفصل الثالث ، ٥) .

٣ - هذا العقل الفعال الخالد :

ليس الله ، كما قال الاسكندر الافروديسي وبراهيم (Bréhier) وغيرهما : انه يأتي النفس ، وهو في النفس ، ويفارق النفس . وهو ليس عقلاً مفارقًا يفعل في النفس من خارج ، كما فهم فلاسفة العرب .

٤ - العقل الفعال لا يذكر شيئاً

ا جرى له حين كان في النفس ، لأن الذاكرة من القوى المفعلة الفاسدة بفساد المركب ، وعليه لا يظلّ مرتبطة بشخص معين ، ولا يكون للانسان خلود شخصي . امر هذا العقل الفعال غامض كل الغموض : لا نعلم من اين يأتي ، ولا الى اين يعود ، ولا ما هو وضعه في ذاك العالم المجهول .

## الاخلاق

ما غاية الحياة؟ وكيف نبلغ هذه الغاية؟

غاية الحياة السعادة :

غاية الحياة السعادة . وادّأ على الانسان ان يعمّل هذا الفعل او ذاك ، لا لانه واجب ، بل لانه يوصله الى السعادة .

فيم تقوم السعادة؟ :

وسعادة الانسان في كماله : ليست السعادة في اللذة ، او الغنى ، او القوة والمجده ، وان كانت هذه شرطاً هاماً لبلوغ السعادة .

اما كمال الانسان - كأنسان - ففي اسمى افعاله ، وانصها به ، في الحياة العقلية . ان كمال كل قوة في قيامها ب فعلها الملائم ، وفي ذلك لذتها . اللذة ترافق الفعل كما ترافق النضارة الشباب ، ولكنها ليست السعادة : السعادة هي الفعل نفسه . فكر ، وتأمل ، وأحياناً حياة الفلسفه ، تدرك كمالك وسعادتك .

الفضيلة :

على ان هذه الحياة العقلية الخصبة ليست شأن كل انسان . فما تعمل الجماعات لا على الجماعات ان تخضع حياتها العملية لنوايس العقل ، وان تعمل الفضيلة ، فتحقق كمالها الانساني الملائم .

الفضيلة ، في نظر ارسطو ، وسط ، والرذائل اطراف : الشجاعة مثلاً ، وسط بين التهور والجنون ، والشدة وسط بين التبذير والبخل ...

والفضيلة ثمرة مران ، وعادة خير : سنونو واحد لا يبشر بالربيع ،  
وعمل واحد صالح لا يكون فاضلاً.

### السعادة في الحياة الدنيا :

سعادة الانسان في تحقيق كماله الانساني — كمال العلم والفضيلة — وكل سعادته في هذه الدنيا : لا نظرة الى ما وراء الحياة ، ولا رجاء ثواب . ان ارسطو قد حدق كثيراً الى الارض ، ففاته السماء ، وقصر عن استاذه افلاطون . فقال بشيء من المراة والتشاؤم : « ايها الناس ، لتعمل وظيفتنا كناس ، ولنكتفي بسعادة نسبية . » (الاخلاق الى نيقوماخوس : المقالة الاولى ، الفصل الحادي عشر) .

### السياسة

الاجتماع طبيعي ، ضروري لسعادة الانسان . ومن استغنى عن الجماعة ، وكفى نفسه بنفسه ، فهو « إما بهيمة ، وإما إله ». اول الاجتماعات الاسرة ، ثم القرية ، ثم المدينة ، والاسرة والمدينة اهمّ .

### الامرة :

الاسرة زوج وزوجة وبنون ، وهي طبيعة ، ضرورية . المرأة دون الرجل عقلاً، يستشيرها الزوج في ما يعمل ، ولكنه هو يقرر ويأمر . عمل الزوجة بيته بحث : تُعني بتدبير المنزل ، وبالاولاد . الوالد يحب الولد ، ويعني بنموه الجسدي والعقلي ، والولد يحب والديه ، ويطيعها .

المدينة فتنان : احرار وعبيد . العبيد قليلو العقول ، ضروريون لتأمين بعض اعمال يدوية : انه من الحيف ان ينفق اليوناني هباته وحياته في مثل هذه الاعمال . فمن الحق اذاً ان يستبعد اليونان البرابرة ، بل من الحق ان يشعلوا الحرب للحصول على العبيد .

والمدينة تخضع لأحد نظم سياسية ثلاثة : الملكية ، والارستقراطية ، والديمقراطية . كل هذه النظم شرعية ، يصلح بعضها لمدينة دون اخرى ، وتسوء كلها في بعض حالات : توسيع الملكية اذا حكم ملك غبي ، او مستبد طموح ، وتوسيع الارستقراطية اذا افلتت من ايدي ذوي الاخلاق والذكاء الى جماعة تجّار دون وجدان ، وتوسيع الديمقراطية اذا شمل الجهل ، وانتشر الفساد ، واستغل الشعب فوضويون مشاغبون . وافضل نظام هو مزيج من الارستقراطية والديمقراطية ، يحكم فيه بالعدل رؤساء حكام .

رأينا أهم ما عرف العرب من الفكر اليونياني ، فما اقتبسوا من كل ذلك ؟ انهم اقتبسوا جل ما عرفوا ، اقتبسوا دون تورّع ، وكان هذا الاقتباس حافزا لهم على التفكير ، بالغا بهم خبر ما بلغوا من رقي وحضارة . انهم اقتبسوا بنوع خاص :

١ - من افلاطون ، آراء كثيرة في السياسة ، وفي النفس — في صلتها بالبدن وروحانيتها وخلودها — ، وفي العالم .

٢ - من ارسطو ، منطقه ، وجل ما قال في الحركة والنفس ، وفي الطبيعيات والاهليات عامة .

٣ - من التولوجيا ارسطو ، نظريتي الفيصل والاشراق .



### ٣ - الترجمة إلى العربية



تلاق ، في الامبراطورية العربية ، ما حمله العرب من حكم ودين ،  
وما شاع بين الاعاجم من ثقافات .

وكان هؤلاء الاعاجم - لتباهي لغاتهم - قد قاموا ببعض النقل ،  
قبل الفتح العربي : نقل الفرس عن الروم والهنود ونقل السريان عن  
الجميع ، وعلّم في مدارس ما نُقل <sup>١</sup> .

ولم يخل الفتح دون هذا النقل من لغة اعجمية الى اخرى ، فقد ظل  
السريان قرونًا بعده ينقلون الى السريانية .

اما لم يتعلّم الاعاجم - او سوادهم - لغة الفاتح العربي حتى بدأ  
النقل الى اللغة الجديدة من السريانية واليونانية والفارسية والنسكرينية ؟  
وكان لهذا النقل اخطر الاثر في الفكر العربي . فما اهم المقول والنقول ؟  
وما اهم اسباب النقل والمسبّبات ؟

---

١) في الرّها ونصيبين عَلَمَ السريان عقادهم المسيحية ، ونقلوا بعض منطق  
ارسطو الى السريانية ليستعينوا به في تعليمهم .  
وفي جنديسابور عَلَمَ السريان طبّ الروم والهند ، عَلَمَوه بالسريانية ، ونشأ  
منهم اطباء مشهورون كآل بختيشوع ، ويوحنا بن ماسويه .  
وفي الاسكندرية تأسست مدرسة فلسفية تعلم فيها افلاطون (٣٧٠ - ٢٠٣) ،  
اكبر ممثلي الافلاطونية الحديثة . وقد تنقل تلاميذه من هذه المدرسة الى انطاكية ،  
فحربان ، في بغداد . كانت لغة هذه المدرسة يونانية في الاسكندرية وانطاكية ،  
وسريانية في حرمان ، وعربية في بغداد . وعلى ممثلي هذه المدرسة في بغداد تعلم  
من تعلم امثال الفارابي وسواء .

## ١ - اهم المنقول والنقلة

لن نحاول هنا احصاء كل منقول ونقال ، بل لن نتوقف على نقل علوم هامة كطب بقراط وجالينوس ، وهندسة اقليدس ، وفلك بطليموس ، وحساب الهند وطبعها ، مكتفين بأهم ما نُقل من فلسفة اليونان ، اهم مناهل الفلسفة العربية .

وأفلاطون وارسطو هما ، دون ريب ، اهم فيلسوفين يونانيين عرفهما العرب ، وتأثروا بهما ، فما نُقل منها ، ومن أشهر النقلة ؟

اما أفلاطون فلم تُنقل حواراته الكثيرة ، بل اتجهت العناية الى نقل كتبه السياسية ، فنُقلت الجمهورية<sup>١</sup> ، والتواميس ، والسياسي . وفي غير السياسة ، نُقل طهاؤس ، وفاذن ، وسوفسطس .

واما ارسطو فقد اعرض النقلة عن كتبه السياسية ، مكتفين بما نقلوا من افلاطون ، ولكنهم اقبلوا اي اقبال على نقل كتبه الاخرى في المنطق ، والطبيعيات ، والاهيات ، والاخلاق ، بل نقلوا له كتاب الربوبية المنحول .

ونقلة افلاطون وارسطو كثيرون ، جلهم سريان — نساطرة ويعاقبة وصابة — ، واليئش اشهرهم ، واشهر ما نقلوا ، مراجعين في ذكرهم توالى زمانهم :

• فيوحنا بن البطريرق (+٨١٥) ، على قلة تضليله بالعربية واليونانية ، عيشه المأمون أميناً على ترجمة الكتب الحكيمية ، لأنّه كان أعني بالفلسفة ، حسن التأدية للمعاني . وقد نقل طهاؤس لأفلاطون ، والسماء والعالم والحيوان لارسطو . واصلّح له الكتابين الاولين حنين بن اسحق .

١) هو كتاب السياسة ، كما سماه العرب ، وما الجمهورية سوى ترجمة حديثة فاسدة .

• وابن ناعمة الحمصي (+ ٨٣٥ - ٩١٠) كان متوسط النقل ، الى الجودة اميل ، وقد نقل بعض مقالات السماع الطبيعي لارسطو ، وكتاب الريوبية المتحول .

• وحنين بن اسحق (؟ ٨٧٣ - ٨١٠) تعلم طبّ الروم ، وعرف ، الى لغته السريانية ، اليونانية والعربة والفارسية ، فعيته المأمون رئيساً لبيت الحكم ، وعيّن له المتكفل مترجّمين بارعين ينقلون بارشاده ، ويراقب نقوّلهم . حنين بن اسحق من أشهر المترجمين ، وقد نقل من افلاطون الجمهورية والنوميس ، ومن ارسطو : المقولات ، وبعض السماع الطبيعي ، والأخلاق الى نيقوماخوس .

• وثابت بن قرّة (٩٠٠ - ٨٢٦) كان من الصابئة ، واصبح من منجمي المعتصم . كان يعرف السريانية والعربة ، وقد اسهم في نقل السماع الطبيعي ، وكان متوسط النقل .

• والتحق بن حنين (+ ٩١١) كان افصح من ابيه بالعربة ، جيد النقل من اليونانية والسريانية ؛ وقد نقل من افلاطون سوفسطس ، ومن ارسطو : العبارة ، والكون والفساد ، والنفس ، وبعض مقالات الالهيات ، والأخلاق الى نيقوماخوس .

• وقسطا بن لوقا البعلبكيّ (٩١٢ - ٨٢٠) اتقن السريانية واليونانية والعربة وأجاد النقل . سافر الى بلاد الروم ، وعاد بكتب كثيرة ، ونقل بعض السماع الطبيعي لارسطو .

• ويحيى بن عديّ (٩٧٤ - ٨٩٦) درس المنطق على الفارابي ، وعُرف بكثرة النسخ . كان ينقل من السريانية الى العربة ، وقد نقل

النوميس لأفلاطون ، ونقل لارسطو: الجدل ، والغالطة ، والشعر ، وبعض السماع الطبيعي ، والآثار العلوية ، وحرف الميم من الاهيات . وهناك ، غير من ذكرنا ، كثيرون ، فاسطاث – احد النقلة المتوسطين – نقل الهيات ارسطو ؛ وابن زرعة نقل كتاب الحيوان ، والغالطة ، وأبو بشر متى نقل كتاب البرهان ، وحرف اللام من الهيات ارسطو . توالي هؤلاء النقلة ونشطوا في ظل الدولة العباسية ، بل تابعوا عملهم حتى اوائل القرن الحادي عشر .

## ٤ - اهم اسباب النقل

اقتصرنا ، في ما تقدم ، على المنقول من افلاطون وارسطو واهم نقلته ، واكتفيينا باشارة عابرة الى ما نُقل سوى ذلك من علوم .

على اننا ، في درستنا أسبابَ النقل ، لن نقتصر على تعليل النقل من افلاطون وارسطو ، بل نعمل ما نُقل ايضاً من علوم الآخرين ، لتماسك الفلسفة والعلوم في الفكر القديم ، وفي حركة النقل ، ولصعوبة تمييز اسباب النقل الفلسفية من اسباب النقل العلمي ، ولأن في فلسفة افلاطون وارسطو نواحي علمية كثيرة .

واسباب النقل هذه متنوعة ، كثيرة ، وباليك اهمها :

### ١ - التشار لغة الفاتح :

بسط العرب سلطانهم ، فانتشرت لغتهم بين الأمم المفتوحة ، وتعلّمها حملة<sup>٢</sup> العلم السريان – من نساطرة ويعاقبة وصابئة – ، فكان من الطبيعي ان ينقل هؤلاء السريان الى اللغة الجديدة ما كانوا قد نقلوا

إلى لقائهم السريانية ، وما كانوا لما ينقلوا ، يحدو بهم إلى ذلك حب العلم ، أو حب الكسب ، أو كلا الحبين .

## ٢ - تشجيع الخلفاء العباسين :

وقد أذكى حب الكسب لدى النقلة الخلفاء العباسيون برعايتهم ، وبنظم السخني ، تدفعهم إلى ذلك دوافع متعددة :

• فالمُنْصُور (٧٥٣ - ٧٧٥) شجّع نقل الطب والنجوم والفلك .  
شجّع الطب ، لأنّه كان مموداً ، وأمن بالتنجيم فاستشار أهله في تعين الوقت الملائم لبناء بغداد ، واهتم بالفلك ، فأمر بنقل كتاب «السندهند» للمؤلف الهندي براهما غوبتا . وعن هذا الكتاب أخذ العرب الأرقام الهندية .

• والرَّشِيد (٧٨٦ - ٨٠٩) تطّبّ على آل بختيشوع ويوحنا بن ماسويه ، وأجزل لاطبائه العطاء ، فكان ذلك تشجيعاً للطب واهله .

وقد حثّ الرشيد الثنين على النقل : حثّ يوحنا بن ماسويه على نقل ما سباه المسلمون من كتب رومية ، وحثّ أبا سهل الفضل بن نوبخت على نقل كتب فارسية .

• والمأمون (٨١٣ - ٨٣٣) كان أعني الخلفاء بالنقل ، وبالنقل الفلسفـي خاصة .

يعتـلـ ابن التـديـم ذـلـك بـحـلـم رـأـيـ فيه المـأـمـون اـرـسـطـو ، وـسـأـلـه ثـلـاثـاً :  
ما الـحـسـن ؟ فـأـجـاب اـرـسـطـو : ما حـسـنـ فيـ العـقـلـ ، ثـمـ فيـ الشـرـعـ ،  
ثـمـ عـنـدـ الجـمـهـورـ ، فـكـانـ ذـلـكـ الـحـلـمـ «ـمـنـ أـوـكـدـ الـاسـبـابـ فيـ اـخـرـاجـ  
الـكـتـبـ .»

على ان هذا الحلم نفسه ، ان صبح حديثه وأثره ، لفي حاجة الى تعليل . ونعلّله : باستعداد فطريّ لدى المأمون ، وبتربيّة فارسية على ايدي امه والبرامكة ، وبتأثيره بالمعزلة وانتهاه اليها .

وأثر المأمون في النقل ظهر في امررين :

ظهر ، اولاً ، في ارساله الى الروم ، بعد انتصاره عليهم سنة ٨٣٠ ، من اختار له كتاباً فلسفية عديدة أُغنى بها « بيت الحكم » ، وجعله خزانة كبرى للقراءة والتاليف .

وظهر ، ثانياً ، في اختياره مهرة التراثة ، وتكليفهم النقل ، وتشجيعهم على ذلك بالعطاء السخيّ . واهم ناقل أقامه على رأس بيت الحكم هو حنين بن اسحق ، أقامه ، وكلّفه النقل ، وأعطاه زنة ما ينقل ذهباً .

هؤلاء الخلفاء وسواهم شجعوا النقل العلمي ، والفلسفـي ، مدفوعين بدوافع مختلفة . واقتدى بهم في ذلك غواة اثرياء ، كبني موسى والبرامكة ، فبُحث عن كتب ، أقامه ، وأكلّفه النقل ، وأُجذل عطاء .

### ٣ - الحاجة الى العلوم :

وتشجيع الخلفاء وسواهم حرّكة النقل كان صادراً عن شعور بالحاجة الى المنقول :

- فالحاجة الى الطلب ، مثلاً ، حاجة كل زمان ومكان ، فكيف تصبح العربية لغة سواد الامبراطورية ، ولا تدفع الحاجة الى ايداعها طبّ الروم والهند ، ليبقى العلم ، ويعمّ النفع . في جنديسابور علّم السريان طب الهند والروم ، واقبل النقلة على ما عرف السريان وما

لم يعرفوا ، فترجعوا وشرحوا ، واقبل الفلاسفة انفسهم على هذه التراجم فدرسوها ، والتفوا فيها ، فكان لنا ، مثلاً : « قانون » ابن سينا ، و « كليات » ابن رشد .

— وال الحاجة الى الحساب والهندسة ، في التجارة والجباية ، والبناء ، وما الى ذلك من مراقب الحياة ، دفعت الى نقل حساب الهند ، وهندسة اقليدس ، وما اليها .

— وال الحاجة الى الاهتماء بالنجوم ، والاعتقاد<sup>١</sup> بالتنجيم وتأثير الكواكب على مصائر البشر ، دفعا الى نقل الكثير من كتب الفلك والنجوم .

— وال الحاجة الى فلسفة الاسلام للرقى<sup>٢</sup> به من سذاجة الفهم الخرفي ، والدفاع عنه ضد اديان متفلسفة او الحاد ، دفع خليفة<sup>٣</sup> كالمؤمنون الى تشجيع النقل الفلسفى ، والى دعم مواقف المعتزلة .

#### ٤ - دواعي الحضارة :

فتح العرب اماماً متحضرة ، واقتدوا بها في الكثير من ظواهر حضارتها ، والحضارة ، كما يرى ابن خلدون ، تفرغ وتبحر وخبرة وعلوم . فالشعوب المفتوحة حرصت على الاحتفاظ بعلومها ، وعلى تبادل ما تعلم ، والعرب الفاتحون اقبلوا على تعلم ما كانوا يجهلون ، والكل استجابوا لحاجة العقل الى المعرفة ، فكان نقل العلوم المعروفة الى لغة عربية مشتركة ، والى درس تلك العلوم ، بل الى التأليف فيها ، والرقى<sup>٤</sup> بها .

### ٣ - أثر النقل

ان تكن صعوبة المقول قد حالت ، احياناً ، دون فهمه فهماً دقيقاً ، خالياً من الغموض والتحريف ، وان تكن المفردات العلمية والفلسفية مفقودةً أصلأً في اللغة العربية ، فقد استطاع النقلة ان يفهموا جلّ ما نقلوا ، وان يروضوا اللغة العربية للتغيير السويّ بما ادخلوا عليها من مفردات ، وادخلوا على مفرداتها من معانٍ ، فأدّوا بذلك خدمات جلّي ، وكان لنقلهم اكثر من اثر .

ويمكّنا تبيّن اثر النقل في نواحٍ اهمّها :

#### ١ - الفلسفة :

استقت الفلسفة العربية من الفلسفة اليونانية اهمَّ قضاياها ، بل هي نقلتها في اكثُر الاحيان نقاًداً ، ثم راح اهلها يوفقون بين ما تناقض من مذاهب اليونان ، وبين ما تناقض من هذه الفلسفة وايمانهم ، فكانت لنا هذه الفلسفة التي نعرف ، والتي لم تكن لنا لو لم يكن نقل .

وان نفصل بعض الشيء نرَ ان العرب اخذوا عن افلاطون اشياء كثيرة في السياسة ، وفي روحانية النفس وصلتها بالبدن ، وفي عناصر العالم وتكونيه وتغلب خيره على شره ... وأخذوا عن ارسطو منطقه ، وجلّ ما جاء في الطبيعيات والاهيات والاخلاق ، فقالوا بنظرية القوة والفعل ، والاهيون والصورة ، والعلل الاربع ، والمحرك الاول وقدم الحركة ، واقتبسا من كتاب النفس اهمَّ ما حوى - حدَّ النفس وقواها ومعرفتها - وجعلوا من العلم والفضيلة اساس السعادة ... وأخذوا عن افلاطين ، عبر كتاب الربوبية المنحول ، وظنّهم انهم يأخذون عن ارسطو ، نظريتي الفيض والاشراق .

اقرأ فيلسوفاً عربياً كالفارابي ، او ابن سينا ، او ابن رشد ، ترَّكَمَ اخذ عن فلسفة اليونان ، كم اقتبس ونقل ، وكيف لاعم ، أو حاول ان يلائم ، بين ما اقتبس من فلسفة ويؤمن به من دين .

## ب - الدين :

كان للفلسفة المقاولة في الدين اثران متناقضان : حسنٌ وسيئٌ .

اما الاثر الحسن فظهر في الاستعانة بالفلسفة لفهم تعليم القرآن ، وفي الاستعانة بالمنطق لتنظيم ذاك التعليم . عمد القرآن في ما علم ، الى الامثال والتشابيه ، فاختلاف فهم الناس له ، وتأويلهم آياته ، مما أدى الى الاهتداء بالعقل ، وبما اكتشف هذا العقل بالتفكير من حقائق فلسفية . ولنا في المعتزلة افضل مثال على تحكيم العقل في فهم القرآن ، وتأويل كل ما ناقبه من ظواهر . ثم إنَّ القرآن ما اعتمد البحث العملي المنظم ، بل ردَّد في سورة ما علِّمَ في سور ، وفي آية ما علِّمَ في آيات ، مستعملاً التكرار لاقناع الناس ، فأُتْقِنَ علم الكلام ، واهتدى بالمنطق ، واستخلص العقائد من الآيات ، جامعاً في فصل ما تبدَّد في كتاب ، عازفاً عن كل تكرار .

اما الاثر الفلسفيُّ السيئُ في الدين فكان تأويلُ الفلاسفة لبعض عقائد الاسلام تأويلاً خطئاً ، لأن تلك العقائد جاءت مخالفة لفلسفة ارسطو ، وارسطو ، في نظرهم اجلَّ من ان يخطئ ! ونذكر ، على سبيل المثال ، انكار ابن رشد لعقيدة الخلق – لأن ارسطو أحال ايجاد شيء من لا شيء – ، وانكاره بعث الاجساد ، لأن هذا البعث يؤدي الى عدد من الاجساد لا نهاية له بالفعل ، وارسطو أحال مثل هذا العدد .

ولستا تتوقف على محاولات التوفيق العربية بين الفلسفة والدين ، وما أتى به فلاسفة العرب من نظريات في طبيعة النبوة ، ومداها ، جاعلين من هذه النبوة قدرة طبيعية خاصة ، مساوين في العلم بين النبي والفيلسوف .

### ج - العلم :

لم يكن للعرب علوم ، ولم تكن اللغة العربية لغة علمية . وبفضل ما نقل العرب من علوم الاعاجم ، تكونت لغة علمية ، ووُجِدَ علماء ، وتطورت علوم .

ففي الرياضيات ، مثلاً ، في الحساب والهندسة والفلك والموسيقى ، اخذ العرب عن فيثاغورس وأقليدس ، وعن الهند وفارس ... ، وكان من العرب علماء كالخوارزمي ، وابن الهيثم ، وابن موسى ...

وفي الطب ، اخذ العرب عن بقراط وجالينوس ، وعن الهند وفارس ، وكان للعرب امثال الرازي ، وابن سينا ، وابن نفيس . وكذا قل في ما تُقل غير هذا من علوم .

### د - الشعر :

كان للعرب شعر حكمي ، والعربي يجيد الحكم . وتعتمق هذا الشعر متأثراً بالفلسفة ، فكانت حِكْمَة أبي تمام والمتني وغيرهما ، وكان فنّاً جديداً في الشعر العربي ، فنّاً في الشعر الفلسفـي ، وقد اجاده خاصة أبو العلاء المـعـري .

دخل في اللغة العربية ، تحت تأثير النقل ، الفاظ اعجمية كثيرة – كفلسفة ، وسفسطة ، وهيلول ، واسططوس ، وموسيقى ، وجغرافية... – ، واتسعت الفاظها لمعانٍ جديدة كثيرة ، كمعانٍ القوة والفعل ، والمادة والصورة ، والكم والكيف والأين ، والجوهر والعرض ، وامثال ذلك ، فأصبحت اللغة العربية لغة علمية فلسفية ، وحوت هذه اللغة زبدة ما كانت تعرف شعوب الامبراطورية العربية .

وهذا الغنى المزدوج ، غنى المحتوى وغنى التعبير ، حمل الشعوب المفتوحة على هجر لغاتها ، والاكتفاء باللغة العربية ، وما كانت تركت لغاتها وعلومها ، لو لم يحدث كل ذلك .

وما نقول ؟ أليسَ غنى اللغة العربية هذا ، وحلوها محلَّ اللغات الأخرى ، اساس الحضارة العربية نفسها ، بل سرَّ التكوين العربي ، وسرَّ بقائه عبر التاريخ حتى يومنا هذا ؟

وهكذا نرى ما كان للنقل الى العربية من نفع جمَّ ، بل نرى نفع كل نقل ، وتبادلَ كل فكر ، فلتختدر الشعوب – ولتحذر الشعوب العربية – كل اشكال الانكماش على النفس ، لئلا تنعزل عن ركب الحضارة ، وعن تطور ابناء هذه الارض نحو التلاقي ، والتبادل ، والتفاعل .



## خاتمة

أجسم اهانة للعقل إرغام العاقل بالقوة ، واسواً ما يحمل بالآمم رضوخها لفتح الجيوش .

ومع ذاك قد يحمل فاتح معه ما يثقف العقول ، وقد يكون فتحٌ بغرض إطلاقة حضارة جديدة .

وإذا نظرنا إلى الفتح العربي ، من هذه الزاوية ، نرى فيه تهديم حواجز بين شعوب ، وتبادل ثقافات ، ونشأة حضارة : جمع هذا الفتح إما في امة ، جمعها في ظل حكم واحد ، وعلى لسان واحد ، ودين واحد ، فكان سبب ما كُتب بالعربية من فلسفة وعلم ، وبلغه العرب من حضارة .

الوان الحضارة العربية متعددة ، واصولها متنوعة إنما لونان بارزان يطغيان على سائر الألوان ، وأصلاح ناثنان يطغيان على سائر الأصول : هما الإسلام وفلسفة اليونان .

نحن لا نجهل ما استقى الفيلسوف العربي من الأديان المجاورة ، ومن الثقافتين الفارسية والهندية ، إنما الإسلام كان دين هذا الفيلسوف دون سواه ، والفلسفة اليونانية كانت أهم ما أثار اعجابه ، وطبع فلسفته .

وتلقي الاسلام والفلسفة اليونانية في عقل الفيلسوف العربي المسلم ،  
كان تأثيراً ونفعاً متبادلين ، وكان صراعاً وكرّاً وفراً عنيفين .

وإن يطغى في النهاية الخصم على الوئام ، وان تندحر الفلسفة ، وتهجر ،  
امام حلات الغزالي وامثاله ، فالغلبة داخل الفلسفة العربية كانت  
لفلسفة اليونان على دين العرب : افسد فلاسفة العرب مفهوم النبوة  
فجعلوا منها ثمرة قوى طبيعية ، وساواوا في العلم بين الفيلسوف والنبي ،  
بل آثروا الفلسفة في نواحي ، وافسدو عقائد اسلامية ، لتسليم نظريات  
ارسلا .

رياحُ فلسفاتٍ معاصرة تهبّ على العقل العربي ، وتستهويه ، وفي  
هذه الفلسفات من الكفر والإلحاد ما يحتمم تجدد الصراع القديم ،  
صراع الفلسفة والإسلام ، فما عسى تكون النتائج : أثبتت الإسلام  
ويدحر الكفر والإلحاد ، أم يُضرم العقلُ اللهب ، ويحرق كلَّ ما  
عبد ، حتى اللهُ الأَحد ، الله الصمد؟!

# محتويات الكتاب

## صفحة

١) الاصول العربية :

١٥-١١ فلتات الطبع وخطرات الفكر . . . . .

٢٩-١٥ الاسلام . . . . .

٢) الاصول الاعجمية :

٣٥-٣٣ الثقافة الفارسية . . . . .

٥٣-٣٧ الثقافة الهندية . . . . .

١٢٥-٥٥ الثقافة اليونانية . . . . .

١٣٩-١٢٩ الترجم الى العربية . . . . .

١٤٢-١٤١ خاتمة . . . . .

أنجزت مطبعة دكاش طباعة هذا الكتاب

في الحادي والثلاثين من شهر آب

سنة ١٩٩١

٩١/٨/٣١ - ١ - ١٣٣